



# الأنساق الثقافية في الأدب الرستمي غاذج مختارة

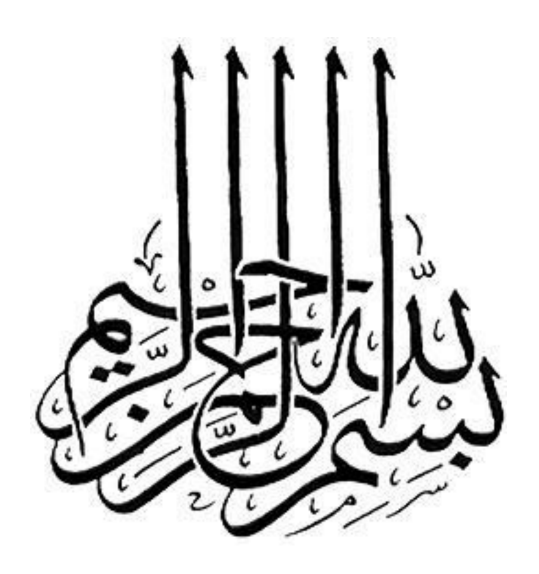
مذكرة مكملة لنيل شهادة الماستر في الأدب العربي تخصص تحليل الخطاب

إعداد الطلبة : إشراف الأستاذة : نذير طاهر شريفة قادري دليلة عبيد

#### أعضاء اللجنة المناقشة:

| رئيسا        | أستاذ مساعد (أ) | رويقي رزيقة |
|--------------|-----------------|-------------|
| مشرفا ومقررا | أستاذ مساعد (أ) | قادري شريفة |
| عضوا مناقشا  | استاذ مساعد (أ) | نصیب لیلی   |

السنة الجامعية : 2016/2015



# الإهداء:

إلى الوالدين الكريمين ... إلى كل العائلة والأصدقاء إلى كل من أعرفه من قريب أو من بعيد دون استثناء

#### مقدمة

لا يستطيع أحد أن ينكر اسهامات الأدب الجزائري في تأسيس الموروث الأدبي العربي , شعره ونثره , قديمه وحديثه على حد سواء , غير أن المتصفح لكتب الادب والتاريخ يجد أن الكثير من الأعمال الأدبية والفكرية الجزائرية , خاصة القديمة منها باتت في طي النسيان , على الرغم من أهميتها ودورها البارز في التأصيل للأدب العربي عامة والجزائري خاصة , بل إن معظم الكتب التي تؤرخ للأدب العربي تشير في مجرد ومضات إلى الأدب المغاربي من زاوية تاريخية بحتة .

من هنا تنبني دراستنا الموسومة ب: "الأنساق الثقافية في الأدب الرستمي نماذج محتارة", محاولين من خلالها دراسة الموروث الأدبي الرستمي الذي يمثل بامتياز أدبنا الجزائري القديم , من خلال رؤية نقدية معاصرة هي النقد الثقافي الذي بدأ يطل على الساحات النقدية في العقود الأخيرة من القرن الماضي , بوصفه بديلا عن النقد الادبي يستوعبه ويتجاوزه في الوقت ذاته , فإذا كانت مهمة الثاني تقويم الاعمال الأدبية بعد تحليلها واكتشاف قوانينها الداخلية , فإن الأول يتجاوز هذه المهمة ليخلق شبكة من التداخلات المعرفية التي تشمل حقول المعرفة الإنسانية الساعية إلى الكشف عن الأنساق المضمرة في النصوص الأدبية التي لم يتمكن النقد الأدبي من كشفها والقبض عليها , إذ أن هذه النصوص تخفي في ثناياها متونا أخرى غير متون القيم الفنية والجمالية التي تخلقها علاقات التركيب والأسلوب والدلالة التي يسعى الناقد الأدبي إلى إظهارها .متون تصنعها بنية ثقافية تقوم بتشكيلها قيم اجتماعية وحضارية عبر مسارات زمنية متنامية تتغلغل في بنية النصوص الأدبية وتوجهها بقصد أو بدون قصد , لخلق أنظمة معرفية تحيمن على السياسة والتاريخ وتخطو باتجاه تكوين علاقات نمطية تتفاعل مع ذاتها وتتوالد باستمرار , لتعيد إنتاج دلالاتما التي تتحكم في إنتاج الثقافة وتوزيعها .

كما يشتغل النقد الثقافي على اساس الانتقال من حدود النسق النصي إلى النسقين السياقي والثقافي , وهو يعد من أهم التوجهات التي عرفها الفكر النقدي الحديث نتيجة التأثر بفكرة ما بعد الحداثة ودورها المعرفي والثقافي في تجاوز المركز اللغوي للمعجم النصي إلى رموز الخطاب الثقافي , وانفتاحه اللامتناهي الذي يواكب الموسوعية الثقافية التي ينطلق منها القارئ والمتلقي في تشكيل استراتيجية القراءة الثقافية ,ودالها المضمر في فراغات النص , وهي تتجاوز الدال والمدلول والاعتباطية الديسوسيرية التي سجنت العلامة في حدود النسق اللغوي , وأبعدتما عن الرمزية الثقافية وتفاعلها الاجتماعي والثقافي والمعرفي .

ويبحث هذا النشاط (النقد الثقافي) عن الثقافي داخل الأدبي ويظهر ذلك جليا إثر الدعوة إلى نقد جديد يتجاوز مقولات النقد الأدبي وعلى رأسها الجمالية, إلى نقد ثقافي يهتم بالأنساق الثقافية المضمرة خلف البناء اللغوي.

والحقيقة أننا لسنا أول من يخوض غمار هذا البحث , إذ سبقنا بدراسات سابقة نذكر منها : دراسة عبد الله الغذامي المنظر الأول للنقد الثقافي في الأدب العربي , التي وسمها بد : " النقد الثقافي قراءة في الأنساق العربية , حيث تعرض فيها لمصطلحات النقد الثقافي ثم درس فيها نماذج من الشعر العربي القديم . ونجد أيضا " النسق الثقافي قراءة في أنساق الشعر العربي القديم "ليوسف عليمات ، والتي طرح فيها مقدمة نظرية حول النقد الثقافي ، ثم انتقل مباشرة إلى قراءة ثقافية لنماذج من الشعر العربي القديم . غير أن هذه الدراسات اشتغلت فقط على النصوص الشعرية ، ولم تتعرض للنصوص النثرية التي كان لنا فضل السبق في تحليلها ومحاولة الكشف عن أنساقها.

وأهم الاسباب التي حملتنا على إنجاز هذه الدراسة هي إبراز مكانة الجزائر الفكرية والعلمية والسياسية في تاريخ حضارة المغرب الإسلامي , وتسليط الضوء على شخصيات أدبية وإسلامية لم تحض بالدراسة الكافية في الأعمال الأدبية السابقة أمثال بكر بن حماد والإمام أفلح بن عبد الوهاب , من خلال الإحاطة بجوانب الحياة الاجتماعية والسياسية والثقافية التي عاشها هؤلاء الاعلام, ومدى تأثيرها في إنتاجاتهم الأدبية , وبحذا تكون دراستنا محاولة للإجابة عن الإشكاليات التالية :

- -فيما تمثلت أهم مظاهر الحياة الأدبية والفكرية التي جسدت أدب تلك الفترة ؟
- -كيف ساهمت الثقافة في بناء النص الأدبي الرستمي ؟ وهل هي فعلا ساهمت في بنائه ؟ أم هو الذي أعاد صياغة الثقافة وإنتاجها ؟
  - -هل للأنساق الثقافية حضور نهائي في تشكيل الأدب الرستمي ؟
    - -ما هي أهم الأنساق الثقافية المعلنة في النصوص الرستمية ؟
      - -هل حملت هذه الأنساق المعلنة أنساق مضمرة ؟

ويسعى البحث إلى جملة من الأهداف منها: محاولة الوقوف على الأنساق التي يظهرها ويضمرها الأدب الرستمي، وبيان دورها في تكوين نصوصه، مع رصد حركيتها وعلاقتها مع بعضها البعض داخل النص، وتتبع الدلالات النهائية التي تفرزها.

وقد اعتمدنا في بحثنا هذا على المنهجين الوصفي والتاريخي بالنسبة للفصلين النظريّين ، والقراءة الثقافية بالنسبة للفصل التطبيقي .

أما بالنسبة لخطة البحث ، فتوزعت على مقدمة وثلاثة فصول وخاتمة تتضمن خلاصة ما توصلنا إليه ، وأضفنا ملحقا يتضمن النصوص محل الدراسة .

أما الفصل الأول فقد وسمناه بـ: "الحياة الثقافية في الدولة الرستمية "،وهو نظري أحطنا فيه بالوضع السياسي للمغرب قبيل قيام الدولة الرستمية ، ثم تأسيس الدولة ، يليها المظاهر الثقافية في الدولة الرستمية ، والتي تمثلت في الحياة السياسية والاقتصادية والفكرية آنذاك .

وجاء الفصل الثاني ليدعم الإطار النظري للدراسة ، تحت عنوان "النسق في النقد الثقافي "، بدأناه بطرح مفهوم النسق لغة واصطلاحا ، ثم أنواع الأنساق ومميزاتها ، مرورا بآليات الكشف عن النسق ، ووصولا إلى علاقة النسق بالنقد الثقافي .

في حين خصصنا الفصل الثالث بالدراسة التطبيقية للكشف عن أهم الأنساق المعلنة والمضمرة في النماذج التي اخترناها ، ودرسنا فيه أولا نموذجين من الرسائل الرستمية ، وقمنا باستخراج أهم الأنساق فيهما . وثانيا خطبتين هما الخطبة الأولى للجمعة وخطبة التحكيم ، واتبعنا في قراءتهما نفس الخطوات التي اتبعناها مع الرسائل ، أما ثالثا وأخيرا فقد انتقلنا إلى الشعر من خلال الاشتغال على قصيدتين لأشهر شعراء الدولة الرستمية وهما : الإمام أفلح في قصيدة فضل العلم ، وبكر بن حماد في قصيدته التي هجا فيها عمران بن حطان الشاعر .

ومن المصادر والمراجع التي اعتمدناها نذكر: الأزهار الرياضية في أئمة وملوك الإباضية لسليمان باشا الباروني ، اضافة إلى الأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور لعبد المالك مرتاض ، والنسق الثقافي قراءة في أنساق الشعر العربي القديم ليوسف عليمات ، كمرجعين محوريين ارتكزت عليهما دراستنا ، وغيرها من المراجع التي كانت ذخيرتنا في هذا الموضوع .

وقد اعترض سبيل هذا البحث كغيره من البحوث الأخرى صعوبات وعوائق نذكر منها: ندرة المراجع التي تناولت الأدب الرستمي بالدراسة ، وعدم تمكننا من الحصول على أهم مصدر في هذه الدراسة وهو "أخبار الأئمة الرستميين لابن الصغير"، إضافة إلى عدم وجود دراسات اشتغلت على الأنساق الثقافية في النصوص النثرية .

لا يسعنا في الأخير إلا أن نتقدم بشكرنا للأستاذة المشرفة "شريفة قادري " لقاء نصائحها وتوجيهاتها ، كما نتقدم بجزيل الشكر والعرفان والتقدير لكل من ساعدنا وأمدنا بيد العون ، وكان لنا سندا حتى بالكلمات في إنجازنا لهذا البحث المتواضع ، كما نشكر أساتذة أعضاء اللجنة المناقشة ، الأستاذة "رويقي رزيقة " والأستاذة "ليلى نصيب" على تقبلهما قراءة هذا البحث ، ونأمل أن لا يدخرا جهدا في سبيل توجيهنا إلى أخطائنا . ونسأل الله التوفيق والنجاح ، والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل .

# الفصل الأول: الحياة الثقافية في الدولة الرستمية

1/ الوضع السياسي للمغرب قبيل قيام الدولة الرستمية:

أ- نظرة عامة حول بلاد المغرب

ب- الأوضاع السياسية

2/ تأسيس الدولة الرستمية:

أ- نسب الرستميين

ب- بناء تيهرت ورسم حدودها

3/ المظاهر الثقافية في الدولة الرستمية:

أ- الحياة السياسية:

- نظام الحكم

الأئمة الرستميين

- العلاقات الخارجية

ب- الحياة الاقتصادية:

– الزراعة

– الصناعة

- التجارة

ج- الحياة الفكرية :

- عوامل نشوء الأدب الرستمي

- الأنواع الأدبية المشهورة:

- الشعر وأغراضه

- فن الرسائل

- رواد الأدب الرستمي:

- الإمام أفلح اسخير

أبو العباس التاهرتي
 أبو العباس التاهرتي

البزازالبزاز

- أبو سهل

# 1/ الوضع السياسي للمغرب قبيل قيام الدولة الرستمية:

# أ- نظرة عامة حول بلاد المغرب:

تجدر الإشارة قبل الخوض في الحديث عن "بلاد المغرب" إلى الاختلاف الواضح في المصادر العربية القديمة حول تحديد هذه البلاد , ورسم حدود دقيقة لها .هذه البقعة الجغرافية التي عرفت بالعديد من الأسماء على مر الزمن وتعاقب الحضارات فيها , فمسألة الحدود وتطورها عبر التاريخ تحتاج وحدها لدراسة مفصلة , حتى نتمكن من ضبطها واستيعاب "بلاد المغرب" كوحدة متكاملة . وأول اسم عرفت به "بلاد المغرب" هو "ليبو" أو "ليبيا", والإغريق هم من أطلقوه عليها , وبالضبط على النصف الشمالي منها والذي كان يسكنه البيض , في حين كانوا يسمون جنوبها —وهي الصحراء — ببلاد الأحباش السود. أما الرومان فهم أول من استعملوا لفظ "إفريقية" وكانوا يطلقونه على الإقليم الذي نعرفه اليوم بالجمهورية التونسية , وتحديدا الجزء الشمالي الشرقي منها . 1

ومع قدوم العرب إلى المنطقة أطلقوا عليها اسم "بلاد المغرب", وفي هذه التسمية مقابلة مع بلاد المشرق مركز الخلافة , لكن ما يهمنا هنا هو هذه البلاد وحدودها . من الجلي لكل شخص أن لفظ " المغرب" يميل مباشرة إلى جهة غروب الشمس , وعليه يستطيع أن يحدد جهة المغرب من أي مكان يتواجد فيه. 2 من هنا تحدد مدلول "بلاد المغرب" ليدل على كل ما يلي مصر غربا إلى المحيط الأطلسي , وتتوسطه إفريقية , وبحسب قربحا أو بعدها عن مركز الخلافة ؛ قسمت "بلاد المغرب" إلى ثلاث أقسام كبيرة هي المغرب الأدنى والأوسط والأقصى , فالأول عرفت به عاصمتان هما القيروان أيام الأغالبة والمهدية أيام الفاطميين , ويشمل تونس وبعض المناطق الشرقية من الجزائر . أما عاصمته اليوم فهي تونس , في حين كانت قاعدة الثاني تلمسان , وتمتد حدوده من تاهرت حتى وادي ملوية وجبال تازة غربا ويشمل الجزائر أما الثالث فقد انتقلت عاصمته من مدينة فاس التي أسسها الأدارسة العلويون إلى مراكش التي بناها المرابطون , أما اليوم فإن عاصمته هي الرباط عاصمة المملكة المغربية . 3

<sup>11-</sup> ينظر : عصام الدين عبد الرؤوف الفقي : تاريخ المغرب والأندلس , مكتبة نحضة الشرق جامعة القاهرة , ص :11 و - ينظر عبد العزيز غوردو : الفتح الإسلامي لبلاد المغرب "جدلية التمدين والسلطة " , دار ناشري للنشر الإلكتروني , - 2 ينظر عبد العزيز غوردو : 09: ص :90 الكويت , ط 2011, 2 ص :90

<sup>12:</sup> ص , ينظر المرجع السابق

# ب- الأوضاع السياسية:

بانتشار الرسالة المحمدية في الجزيرة العربية , ثم الشام والعراق , أحذ المسلمون على عاتقهم نشرها حارج هذه البقاع , فتناثروا في أصقاع الأرض شرقا وغربا وكانت مصر محطة الفاتحين الأولى في عهد الخليفة عمر بن الخطاب ؛ نظرا لموقعها الاستراتيجي المهم  $^1$  , حيث مثلت بامتياز همزة وصل بين الشرق والغرب , والجسر الذي عبرته الجيوش الإسلامية لبلاد المغرب آنذاك والأندلس فيما بعد .

#### فتح عمر بن العاص :22هـ - 643م:

عقب فتحه لمصر توغل في إفريقيا حتى وصل طرابلس, فقضى على الوجود الروماني بها, وغنم بما كان موجودا فيها, بعدها تطلع إلى فتح شمال إفريقيا فأرسل إلى أمير المؤمنين يطلب الإذن, فرفض طلبه لعديد من الأسباب منها: خوفه من حصول انتكاسة إسلامية, وخاصة أن القبائل البربرية مشهورة بالعصيان والتمرد على جميع الدول التي حاولت أن تستولي على أراضيهم, وتفرض عليهم سلطتها. كما أن عمر بن الخطاب كان عنده حدس وهو أن الأوطان كثيرة القبائل والعصائب قلما تستحكم فيها الدولة.

### فتح عبد الله بن سعد بن ابي سرح : 27هـ - 648م:

بعد خمس سنوات من فتح عمر بن العاص , زحف جيش من المسلمين عدده عشرون الف جندي إلى أراضي الله عنه إفريقيا الشمالية بقيادة عبد الله بن سعد بن أبي سرح والي مصر آنذاك , وقد عينه عثمان بن عفان رضي الله عنه بعد تولي الخلافة مباشرة , وأذن له بهذا الفتح بعد أن أرسل إليه طالبا ذلك وشارك معه ستة من الصحابة وهم: عبد الله بن الزبير بن العوام , عبد الله بن جعفر , عبد الله بن العباس بن عبد المطلب , عبد الله بن عمر بن الخطاب , عبد الله بن مسعود وعبد الله بن عمرو بن العاص . وانتصر عبد الله بن سعد على قوات جرجير الحاكم البيزنطي على الشمال الإفريقي المتكونة من مائة وعشرين ألف فارس من البيزنطيين والبربر وقتل القائد في المعركة , وتحصل الجيش الإسلامي على غنائم كبيرة في هذه المعركة . 3

### فتح معاوية بن حديج الكندي :45هـ 666م:

بتولي معاوية بن أبي سفيان الخلافة بعد مقتل علي رضي الله عنه , عين الكندي واليا على شمال إفريقيا , ولم يلبث أن استقر حتى هجم عليه البيزنطيون وطردوه , فاستنجد بالخليفة الذي أمده بجيش استعاد به شمال إفريقيا بكل سهولة , كما سمحت هذه الحملة بفتح العديد من المدن الإفريقية الأخرى .

<sup>1-</sup> ينظر : عبد المالك مرتاض : ا<u>لأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور</u>, دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع, الجزائر, دط, دس, ص:27

<sup>2-</sup> ينظر : عمار بوحوشي : التاريخ السياسي للجزائر منذ البداية ولغاية 1962, دار الغرب الإسلامي , بيروت , ط1 ,1997, ص :25

<sup>37:</sup> ص بنظر : عمورة عمار : موجز في تاريخ الجزائر , دار ريحانة للنشر والتوزيع , الجزائر , ط 1 , 2002, ص

<sup>4-</sup> ينظر المرجع نفسه : ص ص : 38,37

### فتح عقبة بن نافع الفهري سنة 50هـ-671م:

يعتبر فتح عقبة بن نافع أشهر الفتوحات التي عرفتها إفريقية , لأنه بنى القيروان التي مثلت قاعدة المسلمين هناك , حيث أنشأ بها المرافق الضرورية للحياة الدينية , فكان المسجد الجامع . والحياة اليومية , فكانت الأسواق وبعض الصناعات ... وأخذ عقبة بن نافع يجمع حوله البربر وتوغل في بلاد المغرب حتى وصل إلى الساحل الاطلسي , وعاد على طريق الصحراء , الذي هاجمته فيه فرقة كسيلة الملك البربري الذي كان أسيرا لدى أبو المهاجر دينار والي القيروان , الذي عينه معاوية بعد عزله لعقبة والذي بدوره استعاد الولاية من أبي المهاجر . 1

ثم تتالت الفتوحات الإسلامية بعد ذلك على بلاد المغرب , فكان من بينها فتح زهير بن قيس البلوي 69 هـ في عهد الخليفة عبد الملك بن مروان, حيث قاد جيشا بوصفه واليا للقيروان, وحقق انتصارا باستعادته لمدينة القيروان وباقي المدن الساحلية الأخرى التي استولى عليها كسيلة بتحالفه مع البيزنطيين بعد مقتل عقبة , لكنه بعد ذلك تنازل عن الولاية بمحض ارادته , وفي طريق عودته إلى برقة هجم عليه الروم وقتلوه .2 لكن الخليفة لم يستسلم فأمر بتشكيل جيش إسلامي بقيادة حسان بن النعمان الذي قام بالهجوم على مدينة قرطاجنة , ويمكن القول باختصار أن حسان بن النعمان هو الذي جعل بلدان المغرب العربي بلدانا اسلامية موحدة تخضع كلها للخلافة الإسلامية , كما أنه هو الذي نجح في القضاء على الروم , وتحدئة القبائل البربرية , واستمال البربر إلى اعتناق الديانة الإسلامية 3 ولم يقف التداول بين الولاة العرب على المدن المفتوحة , بل تواصل إلى عهد عبد العزيز بن مروان الذي حكم مصر آنذاك , وهذا الأخير عين موسى بن نصير واليا على إمارة شمال إفريقيا والذي بدوره قام بإخضاع القبائل البربرية التي لم تكن قد خضعت بعد للمسلمين , بالإضافة إلى تحرير طنجة من الرومان , ويرجع إليه الفضل أيضا في تعليم القرآن لرجال البربر , وفي عهده اعتنق أهل المغرب الأقصى الإسلام , وشاركوا معه في فتح الأندلس , لكن انجازات موسى بن نصير عادت عليه بالسلب , حيث قام الخليفة عبد العزيز بن مروان بعزله من منصبه وذلك خوفا من أن يتمرد عليه هو ومواليه من قبائل البربر, وأن يتمكنوا من السيطرة على بلاد المغرب والأندلس, وحدث ما لم يتوقعه الخليفة, فقد ثارت العشائر البربرية على الخلافة الإسلامية لأنها كانت رافضة لهذا القرار, فموسى بن نصير كانت له مكانة أكبر من مكانة الخليفة في نفوسهم, وقد تزامنت هذه الثورات مع ثورات العباسيين على الأمويين في المشرق بعد اشتعال الفتن وكثرة الاضطهاد, وبذلك تزايد عدد الفارين إلى شمال إفريقيا بحثا عن الأمان , ولم يكن البربر من الرافضين لذلك بل فتحوا لهم الأبواب وساندوا دعوتهم الى التمرد على الخلافة المركزية . 4

<sup>2-</sup>ينظر: عمار بوحوشي , التاريخ السياسي للجزائر من البداية ولغاية 1962, ص:28

<sup>3-</sup>ينظر : المرجع نفسه , ص ص:29,28

<sup>4-</sup>ينظر : المرجع نفسه , ص:31

لقد توافق الفكر البربري مع فكر الخوارج, والتقوا عند نقطة التمرد على الخلافة الإسلامية التي تلغى أحقية كل مسلم في تولى زمام الأمور في الدولة إذا توافرت فيه الشروط.

بحيء الخليفة أبو جعفر المنصور (44هـ,761م) صاحبه حرب على الخوارج بقيادة محمد بن الأشعث وكان من نتائجها أن قتل الكثير من زعماء البربر , إلا أن كثرة الثورات وتعدد الانتفاضات وكثرة الموتى في جيشه حالت دون مواصلته للحرب , فعاد لمنصبه الأول أميرا على مصر , أما الحرب الثانية فكانت بقيادة الأغلب بن سالم التميمي والي ولاية الزاب , وعند مقتله خلفه عمر بن حفص الذي خلفه عند ما انتقل إلى القيروان وها هو الآن يخلفه بعد موته , وهذا لأخير اشتغل بإعادة بناء طنجة وتعميرها , فحاصره جيش من البربر كان يقوده عبد الرحمن بن رستم وعاصم السدراتي ومسعود الزناتي لكن عمر بن حفص استطاع أن يتفاوض مع المعارضين حتى دعم بالجيش , حيث "التقى بأبي الخطاب وجموعه , وتمكن من قتله وتشتيت قواه , واستعاد القيروان من الخوارج ولاحق صاحبه ابن رستم الى جهة الأوراس , وبدد شمله وأرغمه على الفرار , فنزل ابن رستم بجبل على مقربة من تيارت الحالية , فلم يكد يسمع الإباضيون هذا الخبر حتى أموا عبد الرحمن فشدوا أزره , فقوي حينئذ امره , وفكر في تأسيس مدينة تكون شارة استقلالهم فاختطوها وشيدوها وأصبحت عقدة إمارتم بل دولتهم التي دان لسلطانحاكل المدن والقرى بين الزاب وفاس وسميت هذه المدينة بتيهرت , فتربع عبد الرحمن بن رستم على عرش إمارته , فكان حينئذ أول مؤسس لدولة إسلامية جزائرية مستقلة "1

من خلال هذا الطرح للأوضاع السياسية للمغرب العربي قبيل قيام الدولة الرستمية نخلص إلى :

- الرسالة المحمدية في بدايتها كانت منحصرة على الجزيرة العربية والشام.
  - مصر تعد همزة وصل بين الشرق والغرب .
- تطلع الفاتحون إلى فتح شمال إفريقيا إلا أن خوفهم من الجحهول حال دون ذلك.
  - توغل المسلمون في شمال إفريقيا بعد ما طردوا البيزنطيين منها .
- -شمال إفريقيا بين المد والجزر , أي انها تارة في أيدي الفاتحين, وتارة أخرى في أيدي البيزنطيين.
  - أشهر فتح لشمال إفريقيا هو فتح عقبة بن نافع .
- -كثرة الثورات على الخلافة الإسلامية الأموية في المشرق العربي من طرف العباسيين, والتي كانت متزامنة مع ثورات البربر في شمال إفريقيا.
  - من ثورة إلى حرب إلى دولة, هذه هي دولة عبد الرحمن بن رستم.

<sup>12:</sup> ص: 32: ص

<sup>2-</sup> محمد الطمار : تاريخ المغرب الجزائري, ديوان المطبوعات الجامعية , الجزائر , دط , 2006, ص ص: 72,71

# 2/ تأسيس الدولة الرستمية:

يبدأ تأسيس الدولة الرستمية من استيلاء أبو الخطاب على القيروان وإرسال أبو جعفر بن الأشعث لاستردادها , حيث قام أبو الخطاب بترك عبد الرحمن بن رستم في القيروان ليعترض الجيش الذي كان تحت قيادة أبو الأحوص , وفي حضم المعركة وصل الأشعث بنفسه إلى طرابلس حيث كانت المعركة وقتل أبو الخطاب سنة 44ه. للوغ خبر وفاة أبي الخطاب لعبد الرحمن بن رستم , ترتبت عنه نتائج تمثلت في تفرق الجيش عنه وثورة أهل القيروان ضده , فلم يكن له سبيل إلا أن يتوجه إلى المغرب الأوسط ونزل على قبائل كان له حلف معهم . ونظرا لوجود إباضيين في هذه القبائل قرر عبد الرحمن بن رستم أن ينتقل وينزل بجبل , لما رآه من عدم ثبات اتفاق الإباضيين معه سابقا , وخبر نزول عبد الرحمن بن رستم انتشر حتى وصل الأشعث فجهز جيشا باتجاه الجبل , لكنه بمجرد وصوله اختلفت الآراء في صفوف جيشه حول مؤيد لفتح الجبل وهدمه , ومعارض لذلك بفكرة العودة إلى القيروان نظرا لمناعة الجبل .

بقي عبد الرحمن بن رستم في الجبل فتدفق إليه رجال من الإباضية , ولما اشتد حصنه خرج بن رستم من الجبل , أي خرج من حصن الجبال إلى حصن الرجال , وبدأ التفكير في تأسيس مدينة تكون رمزا لاستقلالهم وحصنا يمتنعون فيه عن أعدائهم .<sup>3</sup>

استعمل عبد الرحمن بن رستم حيلة تنم عن الدهاء ؟ فقد أخر إعلان الدولة ومبايعة إمامها , نظرا إلى أنه لو تم إعلانها قبل أن ترسخ عروقها ويثبت جذعها , وتدخل على الرقعة السياسية في شبابها , لجعلها العباسيون نصب أعينهم , وجهزوا لها الجيوش كما فعلوا مع دولة ابن الخطاب . وهذا يدل على أخذ العبرة من الأحداث التي حصلت مع أبي الخطاب , ولذلك فضل عبد الرحمن بن رستم أن ينظم كل أمور الدولة الداخلية وقام بحل كل المشاكل , ووحد الصفوف , وبنى عاصمة الدولة , وبهذا تكون الدولة قد برزت للوجود وأصبحت قادرة على الوقوف في وجه العباسيين , وبعد مبايعة عبد الرحمن بن رستم شرع في العمل على توطيد حكمه وإرساء دعائم دولته ومواجهة المشاكل الخارجية المصاحبة لقيام الدول سواء فيما يتعلق بسياستها الخارجية أو الداخلية.

<sup>64</sup>ر دس , حمد الميلي : 1ريخ الجزائر القديم والحديث , دار الغرب الإسلامي , بيروت , ج2 , دط , دس , -1

<sup>2-</sup>ينظر المرجع نفسه, ص :64

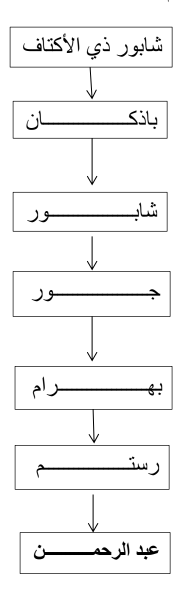
<sup>64:</sup> ص :نظر المرجع نفسه, ص

<sup>4-</sup> ينظر : عصام عبد الرؤوف الفقي : تاريخ المغرب والأندلس , مكتبة نهضة الشرق , القاهرة , دط , دس , ص :115

# أ- نسب الرستميين:

كان انتقال عبد الرحمن بن رستم إلى المغرب الأوسط إيذانا بظهور الدولة الرستمية , والتي أصبحت قوة جديدة لها أثرها البالغ في تشكيل أحداث المغرب بأكمله , ولا يكتمل الحديث عن الدولة الرستمية دون الحديث عن عبد الرحمن بن رستم الذي سميت الدولة الرستمية على اسمه. وقد أجمعت المصادر أن بني رستم فارسيو الأصل حيث يذكر البكري أن "نسب عبد الرحمن بن رستم يرتفع إلى أصل ملكي يرتبط بأكاسرة الفرس الساسانيين , فحده ( بحرام بن ذي شرار بن سابور بن يابكان بن سابور ذي الأكتاف الملك الفارسي ) , ونجد هذه الرواية عند ياقوت الحموي بمزيد من الإيضاح بهذا النسب الملكي الفارسي فهو ( بحرام بن جور بن شابور بن باذكان بن شابور ذي الأكتاف ملك الفرس." أ

وهذه شجرة نسب عبد الرحمن بن رستم:



<sup>1-</sup> محمد عيسى الحريري :الدولة الرستمية بالمغرب الإسلامي , دار القلم للنشر والتوزيع , الكويت , ط 73 ,1997, ص

### ب بناء تيهرت ورسم حدودها:

الرقعة الجغرافية ركن مهم من أركان بناء الدولة, فلكي تقام دولة ما يجب ضبط حدودها الجغرافية, لذلك فإن اختيارها من أهم الأمور لخروج الدولة إلى النور, وأثناء تصفحنا للتاريخ نجد أن اختيار الحاكم للمناطق الجغرافية يلعب دورا هاما, وهذا الدور تزداد أهميته إذا كان هناك ازدهار اقتصادي وإشعاع ثقافي, إلى جانب الدور العقائدي والسياسي لها.

إن اختيار تيهرت لم يكن بمحض الصدفة ؛ فبالنظر إلى كتابات الجغرافيين والرحالة العرب المسلمين نجد أن هناك اتفاقا على أهمية تيهرت من حيث معمارها ومناحها الطبيعي الخاضع لعوامل جغرافية تتعلق بالبيئة المحيطة بما , وكذلك وضعها الاقتصادي إذ كانت تتميز بغناها الزراعي وكثرة مياهها يضاف ليه كذلك العوامل السياسية الناتجة عن وضعها العقائدي .

" تيهرت وفي بعض الكتب تَاهَرْت بفتح التاء وسكون الراء أو تيهرت بكسر التاء مدينة قديمة كانت موجودة بالقرب من مدينة تيارت الحالية, في الجهة الغربية وعلى بضعة أميال منها, وهذه اللفظة أي تيهرت أو تاهرت بربرية, ومعناها في اللغة العربية :اللبؤة , وسميت المدينة بهذا الاسم لأن المكان الذي أسست فيه كان به قبل تأسيسها عرين تلتجئ إليه اللبؤة لإرضاع أشبالها . وتاهرت القديمة مدينة عتيقة كانت موجودة في العهد الروماني, ولا يزال بناحيتها إلى يومنا هذا آثار رومانية ضئيلة وأحجار منحوت عليها حروف لاتينية "1

وقد اختار عبد الرحمن بن رستم هذا الموقع لبناء مدينته تيهرت الجديدة التي تبعد عن تيهرت القديمة بخمسة أميال في الناحية الغربية , ولهذا الموقع عدة ميزات كالآتي :

1-يتوسط المغرب الأوسط وبهذا تكون تيهرت منطقة متوسطة بين المغرب الأدبى والمغرب الأقصى وبين البحر المتوسط والصحراء الكبرى.  $^2$ حيث تكون المسافة الفاصلة للمغرب الأقصى والمغرب الأدبى عن تيهرت تقريبا متساوية .

2-المجال الزراعي من مميزات موقع تيهرت نظرا لما يتمتع به من خصب الأراضي , وإنتاج الحبوب خاصة القمح الجيد .

3-توفر الطرقات للتنقل عبر نواحي المناطق المحيطة بالمدينة خاصة الصحراء التي يؤتى منها بالمواشي والتي من خلالها أيضا يمكن الاتصال بإباضية الحبل الأخضر .

<sup>1-</sup>محمد بن رمضان شاوش : الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد التاهرتي , المطبعة العلوية , مستغانم الجزائر ,ط1, 1966 ص :18

<sup>20:</sup> ص. نظر المرجع نفسه ,ص

<sup>20:</sup> ص. نظر المرجع نفسه ,ص

4-"سهولة المواصلات عبر الصحراء مع السودان الذي منه يجلب الذهب الذي عليه مدار المعاملات بين الأمم شرقا وغربا.

5-وجود الكلأ والعشب بتلك الناحية بكثرة , مما يجعل أهل الصحراء يلتجؤون إليها بمواشيهم صيفا ولا سيما في أعوام الشدة والقحط.

6 - كونما في أرض مملوكة لأناس مستضعفين من قبائل لواتة وهوارة وزواغة, لا رغبة لهم في الاستيلاء على الأمر والقبض على زمام الأمور والحكم , علاوة على استقرار عدة قبائل إباضية ."  $^{1}$ 

إن هذه الاسباب كلها كفيلة بأن تجعل الرستميين يختارون تاهرت , ويتخذونها عاصمة لمملكتهم , وكرسيا لإمارتهم وقاعدة لبث دعاياتهم ونشر مذهبهم الخارجي الإباضي.

وكنتيجة فقد تم تأسيس تاهرت الرستمية أو الحديثة عام 144ه , بالمكان الذي نزل به عبد الرحمن بن رستم في سفح جبل قزول , وهو مكان طيب الهواء غزير المياه كثير الأشجار ذوات الثمار المتنوعة التي تجري من تحتها عيون متدفقة .

يذكر أبو عبيدة البكري في وصف تيهرت "إنَّ تاهرت مدينة مسورة لها أربعة أبواب, باب الصفاء وباب المنازل وباب الأندلس وباب المطاحن, ولها قصبة مشرفة على السوق تسمى المعصومة, وهي على نهر يأتيها من جهة القبلة, ونهر آخر يجري من عيون تجتمع تسمى نافس, ومنها مشرب بساتينها وهي في شيء, وفيها جميع الثمار وهي شديدة البرد كثيرة الغيوم والثلج."<sup>2</sup>

<sup>1-</sup>المرجع السابق, ص ص 1.20.

<sup>2-</sup>أبو العباس بن سعد الدرجيني : طبقات المشايخ بالمغرب , حققه ابراهيم طلان , مطبعة البحث , الجزائر , دط , دس , ص ص 43,42:

# 3/ المظاهر الثقافية في الدولة الرستمية:

#### أ- الحياة السياسية:

- نظام الحكم: من المعلوم أنه لا يمكن للدولة أن تقوم دون جهاز حكومي, يمثل بطبيعة الحال السلطة الأولى في البلاد, ويتولى إلى جانب تشريع القوانين تنظيم شؤون الدولة الاقتصادية والاجتماعية, وطبيعة المهام الملقاة عليه تقتضي وجود سلم ترتيبي للمناصب التي تدخل في تكوينه كما هو الحال في الدولة الرستمية, لكن طرق تعيين الولاة فيها مختلفة, فالوالي يتم تعيينه عن طريق الانتخاب على عكس ماكان سائدا منذ بداية الفتح الإسلامي وصولا إلى العهد العباسي, "ولهذا كان للخوارج نظرية في الخلافة تبنى على مبدأ مفاده أصلح الناس للإمامة احقهم بما ؟أي إذا تحققت الشروط المطلوبة تحققت الإمامة:

- لا يشترط فيه أن يكون قرشيا كما يشترط ذلك أهل السنة .

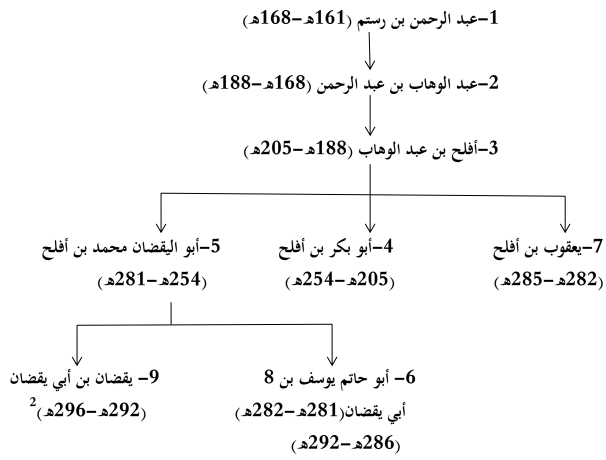
- يجوز أن يتولاها عندهم العربي والعجمي والقرشي والتميمي والحضري والبدوي .

من خلال هذا نجد أن نظام الخوارج في شأن الخلافة نظام جمهوري محض فالخليفة عندهم ينتخب انتخابا , ومن تم انتخابه وبويع يجب عليه أن يسير سيرة تتفق ومصلحة الأمة الإسلامية , فإذا حاد عنها بأن جار وظلم وجب عزله."<sup>1</sup>

بمعنى أنه لا وجود لنظام الوراثة عندهم , ولا يحق للإمام أن يختار ولي عهده, غير أن هذا الشرط يجعلنا نقف أمام تناقض , فإذا كان هناك مبدأ عدم التوريث في الخلافة عند الخوارج فإن الدولة الرستمية قد خالفت هذا المبدأ لأن الخلافة فيها انحصرت على عائلة بني رستم , وبالتالي يمكننا القول عن نظام حكم الدولة الرستمية بأنه نظام ملكي أكثر منه نظام جمهوري, فقد تداول على الخلافة الأب وثمانية أبناء قبل دخول الشيعة واستيلائهم على تيهرت , ولعل السبب الذي جعل أسرة بني رستم تتخذ من نظام الحكم ملكيا هو كونهم أجانب عن البلاد , فليس لهم سند من الأقارب يتقون بمم وقت الشدة , أو أن السبب هو خوف عبد الرحمن بن رستم من اندثار سلالته الفارسية في الدولة .

### - الأئمة الرستميون:

لقد تداول على حكم الدولة الرستمية طيلة قرن عبد الرحمن بن رستم وأبناؤه فقط , لذلك وجب ذكر أئمة الدولة الرستمية, وأولهم "عبد الرحمن بن رستم , كانت مدة حكمه سبعة أعوام , ثم تولى ابنه عبد الوارث , فكانت مدة حكمه عشرين سنة وتوفي سنة 188ه , ثم وليها ابنه ابو سعيد أفلح بن عبد الوارث ومات سنة 205ه , ثم وليها أيضا ابنه ابو بكر بن أفلح بن عبدالوارث بن عبد الرحمن بن رستم ,فاختلف عليه الأمر وأخرجه اهل تيهرت منها ثم أعادوه إلى أن مات فيها , ووليها بعده أخوه أبو اليقضان محمد بن أفلح , فكانت مدة حكمه سبعا وعشرين سنة , ووليها بعده أبو حاتم يوسف بن ابي اليقضان , فأقام فيها عاما واختلف عليه الناس واضطرب أمره فخرج إلى حصن لواتة ثم تولى يعقوب بن أفلح بن عبد الوارث بن عبد الرحمن بن رستم ثم ولي يقضان بن أبي يقضان" ألى حصن لواتة ثم تولى يعقوب بن أفلح بن عبد الوارث بن عبد الرحمن بن رستم ثم ولي يقضان بن أبي يقضان"



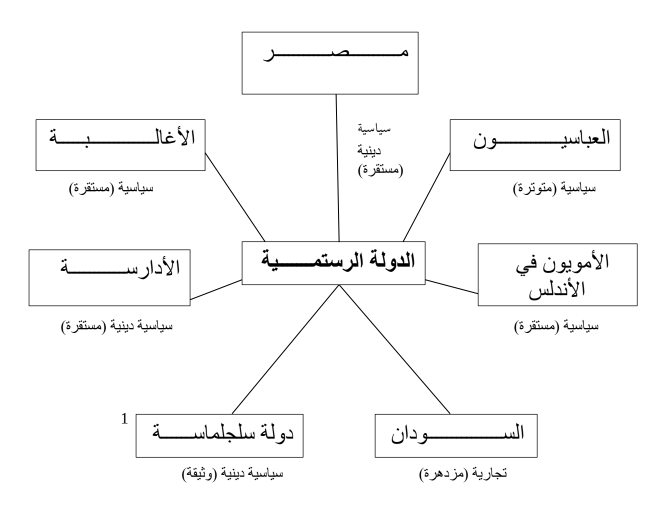
لقد بلغت الدولة الرستمية ذروة الازدهار السياسي أثناء حكم أسرة بني رستم الذي قام على توريث الحكم للأبناء لكن بمجرد تولي الشيعة الحكم اضمحل ذلك الازدهار , لأنهم إثر دخولهم إلى الدولة قاموا بتغيير ماكان سائدا على عهد بن رستم وأبنائه .

<sup>1-</sup>ابن عذارى المراكشي : البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب , تحقيق ومراجعة ج.س كولان, إ.ليفي بروفنسال, دار الثقافة , بيروت , لبنان, جً1,ط3, 1983, ص:197

<sup>2-</sup>ينظر: المصدر نفسه, ص ص:198,197

#### - العلاقات الخارجية:

تعتبر الدولة الرستمية أولى الدول التي قامت مستقلة بعيدة عن الدولة العباسية , لها كيانها وسيادتها الفردية التي فرضتها على مواطنيها وأقاليمها المجاورة , وبطبيعة الحال وجب عليها أن تقيم علاقات خارجية متنوعة مع الدول البعيدة عنها والمجاورة لها على حد سواء ,إما علاقات سياسية أو تجارية أو علمية ... إلى غير ذلك . والمخطط التالى يلخص هذه العلاقات ويوضحها في آن:



# ب- الحياة الاقتصادية:

#### - الزراعة:

- كان الرستميون يمتلكون مجالات ضخمة من الأراضي الزراعية بالإضافة إلى وفرة المياه الكثيرة التي تحيط بالعاصمة تيهرت , فنجد السهول الساحلية للمغرب الأوسط , بالإضافة إلى المناطق الأخرى التابعة للدولة الرستمية في المغرب الأدبى حافلة بالمناطق الخصبة التي ترويها مياه العيون والآبار .
  - -كان أهالي حبال نفوسة يزرعون الزيتون والكرم والنحيل والشعير والخضر والفاكهة .
    - -اشتهر الرستميون بالصناعات الزراعية كعصر الزيتون وصناعة الزبيب والتمر.
  - -نشطت الزراعة أيضا في الواحات والمدن الصحراوية فاشتهرت واحة ورجلان بغابات النخيل.
  - $^{-1}$ انتشار النطاقات الرعوية الواسعة التي دعمت اقتصاد الدولة بثروة حيوانية وفيرة ملأت أسواقها  $^{-1}$

#### - الصناعة:

- -ازدهرت الصناعة هي الأخرى في الجحتمع الرستمي , لتلبي حاجات أفراده , وكان ذلك بفضل توفر المواد الخام اللازمة لمختلف الصناعات .
  - -اشتهرت تيهرت بصناعة المنسوجات على اختلاف أنواعها الصوفية والحريرية.
    - -اشتهرت مدينة قابس بصناعة دبغ الجلود.
- -تعدد المناجم التي أمدت الصناع بحاجاتهم ولوازم صناعاتهم , ففي جبل أرزوا توفر معدن الحديد والزئبق وخشب العطور .
  - -استخدام هذه المعادن انعكس على عمران تيهرت عاصمة الدولة.
  - $^{2}$ عرفوا الصناعة الفخارية والزخرف خاصة ماكان يستخدم من هذه الأواني لغرس الأزهار.  $^{2}$

#### - التجارة:

لقد ذكرنا في عنصر العلاقات أن الدولة الرستمية كانت لها اختلافات مع بقية الدول , لكن الجيد في هذا الأمر أن تلك الاختلافات السياسية والمذهبية لم تكن حاجزا أمام التجارة وهذا أعطى دفعة قوية للرستميين في هذا المجال , خاصة وأن تيهرت تقع بين أشهر الطرق في ذلك الوقت , وكانت أبرز العلاقات التجارية في عهد الرستميين, قائمة بينهم وبين الأمويين في الأندلس, وبينهم وبين السودان, وأهم البضائع التي يصدرها الرستميون هي الحبوب ولا سيما الحنطة وماشية اللحوم والعبيد.

<sup>1-</sup>ينظر المرجع السابق: ص ص 1232,231

<sup>2-</sup>ينظر المرجع نفسه : ص 232

<sup>3-</sup>ينظر المرجع نفسه : ص 233

# ج- الحياة الفكرية:

# - عوامل نشوء الأدب الرستمي:

-لقد بلغ الأدب في العهد الرستمي أوجه , ويرجع الفضل في ذلك إلى أئمة الدولة الذين عرفوا بعلمهم الغزير وثقافتهم الواسعة , فهم رجال دين وعلم قبل أن يكونوا رجال دولة وحكم , حيث أصبحت "تيهرت العاصمة العالمية للمذهب الخارجي يؤمها الخوارج من جميع الأرجاء , فأضحت بذلك مركزا ثقافيا يضاهي بغداد وقرطبة , فعرف الرستميون الثقافة ونبغوا في مناحيها منذ عهد سحيق وخصوصا الثقافة الدينية , لأن الأئمة الإباضيين كانوا علماء دين ورؤساء مذهب يتطلب منهم أن يكونوا ذوي ثقافة متينة , وأن يكونوا على أهبة للدفاع عن آرائهم بالحجة الدامغة . 1

-وحب العلم لدى الأئمة الرستميين جعلهم يتطلعون إلى الفنون والعلوم التي اشتهرت في مركز الخلافة العباسية , فقاموا بنقل ما يستطيعون من الكتب والمؤلفات والمخطوطات إلى دولتهم "حتى أن عبد الرحمن بن رستم ابتاع من البصرة دفعة واحدة حمل أربعين بعيرا من الكتب "<sup>2</sup>, وأنشأوا أكبر مكتبة في تيهرت وأطلقوا عليها اسم "المعصومة" , وقد ظلت تشع في بلاد إفريقيا طيلة أكثر من قرن . وازدهرت بذلك الفنون الأدبية , وأقيمت المجالس العلمية بين الأئمة وظلوا" يتدارسون التفسير والحديث والفقه والكلام والأخبار والأشعار "<sup>3</sup>, فانتشرت المؤلفات واشتهر الأدباء ورجال العلم , فنجد" عبد الرحمن بن رستم قد برع في التفسير , أما ابنه عبد الوهاب فقد برز في العلوم الدينية , ونبغ أفلح في الأدب."<sup>4</sup>

-الأوضاع السياسية المضطربة بين الرستميين والعباسيين , والتي انجر عنها خلافات وصلت إلى حد قيام بعض الحروب بين الطرفين هذه الأخيرة خلقت وضعا اجتماعيا وثقافيا مختلفا عما كان سائدا قبلها , فالمآسي والمحن التي نتجت عن الاقتتال تطلبت لغة جديدة في قالب أدبي جديد يستطيع التعبير عنها وله القدرة على احتوائها , وفي هذا السياق يقول عبد المالك مرتاض:"...ومن أجل ذلك أيضا استمرت اللغة العربية في التوهج والتمكن , مصاحبة لتلك الفتن مواكبة لتلك المحن ,معبرة عنها أو عن بعضها على الأقل."<sup>5</sup>

- يطرح مرتاض عاملا آخر كان له دور في نشوء وازدهار الأدب والثقافة , وعلى الرغم من أنه افتراض إلا أنه يقترب كثيرا من الصحة . ويتمثل هذا العامل في الجيرة , أي الجاورة بين الدولة الرستمية والدول الأخرى كالأدارسة والأغالبة التي تجمعها معها حدود مشتركة , فهذا يفترض حسب قوله وجود شيء من التنافس بين حكام الدول في تقريب الشعراء إلى مجالسهم , ومكافأتهم بالجوائز والأموال لقاء مدحهم للدولة . 6

-الرحلات العلمية التي كانت تمثل أرقى درجات طلب العلم في نفوس الرستميين , ومن أشهر الرحلات التي سجلها لنا التاريخ رحلة بكر بن حماد إلى المشرق وعودته بعد ذلك لنشر العلم <sup>7</sup>

<sup>1-</sup>محمد الطمار: تاريخ الأدب الجزائري, ص: 73

<sup>45:</sup>س, المالك مرتاض :الأدب الجزائري القديم ,ص:45

<sup>3-</sup>محمد الميلي :تاريخ الجزائر في القديم والحديث , ص:77

<sup>4-</sup>المرجع نفسه , ص:77

<sup>5-</sup>عبد المالك مرتاض: الأدب الجزائري القديم, ص:44

<sup>6-</sup>ينظر المرجع نفسه ,ص ص:52,51

<sup>7-</sup>ينظر المرجع نفسه, ص:52

### - الأنواع الأدبية المشهورة:

#### - الشعر وأغراضه:

إن صفحات التاريخ حفظت لنا مقطوعات من النصوص الشعرية , وبعض الرسائل الأدبية "وإن كان ذلك الشعر لا يرقى من الوجهة الفنية إلى مستوى الشعر العربي في رقة أدبيته, وجمال ديباجاته , ودفق خياله وأناقة نسجه إلا اعتبارات واستثناءات , فإن العذر في ذلك أنه باكورة الشعر العربي القديم في الجزائر"<sup>1</sup>

وقد عالج عبد المالك مرتاض الشعر الرستمي , حيث قام بطرح تساؤلات لكي يستطيع التعبير عن مدى قدرة الشعر في العهد الرستمي على مواكبة الشعر في المشرق والتفوق على فحول شعراء العصر العباسي , حيث يقول "أن الذي يتابع شعر بكر بن حماد ... ليعجب أشد العجب كيف استطاع هذا الشاعر الزناتي النازح من أقصى بلاد المغرب أن يقول الشعر في مستوى فحول شعراء بغداد."<sup>2</sup>

ومن أهم الأغراض الشعرية التي عرفت في الشعر الرستمي ما يلي :

- الوصف : هو خاصية جمالية لا مناص منها في أي أدب رفيع , وهو من المعايير الفنية التي تحدد بها جمالية أي أدب , فكلما كان الوصف يليق بالموصوف زادت قيمة العمل الأدبي , لذلك هو مكون أساسي من مكونات الخطاب الأدبي , على أن الوصف كان لازما للشعر أكثر منه للنثر خاصة في البدايات الأولى لكل أدب رفيع , وليس من العجيب أن نلفي الشعراء الرستميين في ذلك العهد المبكر من حياة الأدب الرستمي , يعمدون إلى الوصف , فهو هنا بمثابة معارضة تقتضي التفوق والتصدر فيه , ولذلك حاول الشعراء التفنن فيه لخلق التفرد والتميز. 3

والوصف يصدر عن طبع وسليقة وهو كثيرا ما يرتبط بتجربة معاشة , أو بالظروف المحيطة بالشاعر, فمثلا نجد أن تيهرت اشتهرت ببرودة طقسها وغزارة أمطارها وثلوجها الكثيفة , حتى قيل لبعض الظرفاء من أهلها :"كم الشتاء عندكم من شهر في السنة ؟ فقال : ثلاثة عشر شهرا "4 وفي ذلك يقول بكر بن حماد:

مَا أَخْشَنَ الْبَرْدَ وَ رَيْعَانَهُ وَأَطْرَفَ الشَّمسَ بِتَاهِرتَ تِبدُو مِنَ الغَيمِ إِذَا مَا بَدَتْ كَأَنَّهَا تُنشَرُ مِنْ تَخْتِ نَحُنُ فِي بَعَرٍ بِلاَ جُنَّةٍ بَخْرِي بِنَا الرِّيحُ عَلَى السَّمتِ نَفرَحُ بِالشَّمسِ إِذَا مَا بِدَتْ كَفَرِحَةِ الذِّمِّيِّ بِالسَّبِتِ 5 مَا يَخْتُ فِي السَّبِيثِ عَلَى السَّبِتِ 5 مَا يَخْتُ فِي السَّبِيثِ الرِّيحُ عَلَى السَّبِيثِ عَلَى السَّبِتِ 5 مَا يَخْتُ بِالشَّمسِ إِذَا مَا بِدَتْ

<sup>47: 0</sup> مرتاض , الأدب الجزائري القليم , ص-1

<sup>2-</sup>المرجع نفسه , ص :60

<sup>3-</sup>ينظر المرجع نفسه, ص:61

<sup>4-</sup>ابن عذاري المراكشي : البيان المغرب في أحبار الأندلس والمغرب , ص :198

<sup>5-</sup>محمد بن رمضان شاوش : الدر الوقاد , ص:61

#### - المدح :

إن الشاعر الجدير بحمل لواء المدح في العهد الرستمي أكثر منم غيره هو بكر بن حماد , على الرغم من شح النصوص الشعرية وضآلتها , وهو ما جعلنا نستشهد بشعره فقط , لأن ما وصلنا من ذلك العهد قليل إن لم نقل نادر , "يقول بكر بن حماد في مدح أمير الزاب أحمد بن سفيان:

وقَائِلُهُ زارَ المُلُوكَ فلَمْ يفِدْ فيَا لَيتَهُ زارَ بنِي سُفيَانَ أَحَمَدَا

فتًى يَخُطُّ المِالَ الَّذِي هُوَ بهِ ويَرضَى العَوالِي والحامَ المهنَّدَا

ويقول أيضا في مدح أحمد بن القاسم بن إدريس صاحب مدينة كرت :

إِنَّ السَّمَاحَةَ والمُرُوءَةَ والنَّدَا جُمِعُواْ لأَحْمَدَ منْ بَنِي القَاسِمِ" 1

عند استقرائنا لهذه الأبيات نجد أن فيها مبالغة كبيرة , إلا أنها أضفت عليها جانبا جماليا وفنيا جعلها ترقى إلى مصاف الشعر العربي الذي عهدناه عند شعراء المشرق.

- الغزل: لم يحظ الغزل عند الرستميين بالاهتمام المعهود الذي حظي به في العصر الجاهلي , حيث كان مكونا أساسيا من مكونات القصيدة العربية العمودية , على أن مكانته هذه قد عرفت تناقصا في عصر صدر الاسلام ولكن الغزل عاد من جديد بشكل ملحوظ في عهد الأمويين يليهم العباسيون , وبالرغم من أن دولة بني رستم عاصرت الدولة العباسية إلا أن الغزل لم يجد له مكانة كبيرة في شعرهم نظرا للصبغة الدينية التي عرف بما الأدب الرستمي , فأشهر شعرائهم عزفوا عن التشبب في قصائدهم , وعلى رأسهم بكر بن حماد الذي تركه رغبة منه وليس عجزا , لأنه كان راويا للحديث مشتهرا بزهده , فلو قال في الغزل قصائد لشابت سمعته في الرواية وفي هذا المقام لا بد من ذكر بعض الأبيات التي وصلت إلينا في كتب المؤرخين , مع العلم أن صاحبها مجهول , لكن ثبت أنها من الأدب الرستمي:

ويَومُ الْهُوَى حَوْلٌ وَبَعْضُ الْهُوَىْ كُلُّ وَ قُرْبُ الْهُوَى بُعْدٌ وَسَبْقُ الْهُوَى مَطْلُ "<sup>3</sup> "فَرَاغُ الْهُوَى شُغْلٌ وَ مَحيا الهَوَىْ قَتْلٌ وجُودُ الهَوَىْ بَخْلٌ وَ رِسْلُ الهَوَىْ عَدى

<sup>75:</sup> صحمد بن رمضان شاوشي : الدر الوقاد ,ص

<sup>2-</sup>ينظر عبد المالك مرتاض: الأدب الجزائري القديم, ص:66

<sup>3-</sup>ابن عذاري المراكشي: البيان المغرب, ج1, ص:198

-الرثاء: على خلاف الغزل فالرثاء قد برز بشكل واضح في قصائد الرستميين , وما وصلنا منه بالتحديد ثلاث مقطوعات فقط , اثنتان منها لبكر بن حماد , والثالثة لأبي العباس فضل بن نصر التاهرتي وقد قاله كل واحد منهما في رثاء ابن له . أ يقول بكر بن حماد:

"وهوَّنَ وَجدِي أَنَّيِ بكَ لاَحِقٌ وأنَّ بقائِيَ فِي الحَياةِ قلِيلُ وأنْ لَيسَ يَنقَى للحَبِيبِ حبِيبِهُ وليسَ ببَاقٍ للحَلِيلِ خَلِيلُ وَلُوْ أَنَّ طُولَ الحُرْنِ مَنَّ يُرُدُّهُ لنَادَمَنِي حُرْنٌ علَيهِ طَويلُ

ويقول أبو عباس:

فَلُو كَافَتِقَادِ النَّاسِ قَبِلِي بنِيهُمُ أُتِيحَ لَهُ مَوتٌ أَضَمَرَهُ قَبَرُ إِذَنْ لَصَبَّرَتُ النَّفُسَ ثُمُّ احتَسَبَتُهُ لَيَعظُمَ لِي مِنْ بَعدِ مِيتَتِهِ الاجرُ ولَكِنْ طَوَتْ عَنِّي المِقادِيرُ امرَهُ فَمَالِي لِهِ مُنذُ انتأى شَخصُهُ خَبرُ"<sup>2</sup>

الأبيات السابقة خير شاهد على المستوى الفني الذي وصل إليه شعر الرستميين , فحزالة الألفاظ وفصاحتها إلى جانب الدقة في المعنى وسلاسته, هي أهم ما يميز هذه الأبيات , ويمكن أن نعزو ذلك إلى وقع حادثي المنية ومدى تأثيرهما في قلبي الشاعرين . وهذا ما ساعد على تحريك الملكة الشعرية لهما , فانثالت المعاني انثيالا في قالب لغوي راق يضاف إلى حساب الشعر الرستمى.

-الزهد: قليل من الشعراء الذين ينحون هذا الاتجاه , ويخصون حل أشعارهم إن لم يكن كلها بالزهد , وهذا ليس لصعوبة الخوض في هذا الغرض , بل يرجع ذلك لحياة الشاعر وطبيعته التي يجب أن تكون متوافقة وما يقول؛ فالزاهد في الشعر يفترض أن يكون زاهدا في الحياة مكتفيا منها , والزهد ضد الرغبة والحرص على الدنيا , وعلى هذا لا يقال زاهد إلا لمن رغب عن المال والدنيا . ونجد أن هذا الغرض انتشر هو الآخر إلى جانب الرثاء والوصف في شعر بني رستم وكثر الخوض فيه , ونرد هذا إلى توافقه مع الطابع الديني الإسلامي الذي يطبع هذه الدولة , فالإسلام دستورهم , وتعاليمه قوانينهم , والزهد إن صح التعبير غرض أشعارهم وكذلك فقد تفوق بكر بن حماد أيضا في هذا الغرض ,"فابن حماد كان بغريزته ميالا إلى أصحاب الزهد؛ أي من الناس الذين زهدوا في الدنيا وزينتها وأعرضوا عنها كل الإعراض , ولذلك نجد أ، الزهد هو الغالب على شعره "ق

ومما قاله بكر بن حماد في الزهد:

"لَقَدْ جَفَّتِ الأَقْلَامُ بِالْخَاْقِ كُلِّهِمِ فَعِيْدُ فَينْهُمْ شَقِيٌّ جَائِبٌ وَ سَعِيْدُ فَيُعِيدُ تَمُّ اللَّيَالِيْ بِالنَّقُوْسِ سَرِيْعَةً وَيُعِيدُ أَرَى الْحَيْرَ فِيْ الدُّنْيَا يَقِلُ بِكَثْرَةٍ يَنْفُصُ نُقْصًا وَالحَدِيثُ يَزِيدُ فَلُو كَاْنَ جَيْرًا أَقَلَّ كَالَيْرَ مِنْهُ بَعِيْدُ" فَلُو كَاْنَ جَيْرًا أَقَلَّ كَالَيْرَ مِنْهُ بَعِيْدُ" فَلُو كَاْنَ جَيْرًا أَقَلَّ كَالَيْرَ مِنْهُ بَعِيْدُ" فَلُو كَاْنَ جَيْرًا أَقَلَّ كَالَيْرَ مِنْهُ بَعِيْدُ"

1-ينظر : عبد المالك مرتاض : الأدب الجزائري القديم , ص ص:69,67

<sup>2-</sup>أبو بكر عبد الله بن محمد المالكي : رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية , دار الغرب الإسلامي , بيروت , ج2 ط2 , 1994, ص ص:421,420

<sup>4-</sup> المرجع نفسه , ص: 75

#### - فن الرسائل:

بما أنه تم الاصطلاح على الانتاجات الأدبية والعلمية والفكرية للرستميين بمصطلح الأدب, فإن ذلك يعني أنها متنوعة ومتعددة تشمل جميع المفنون الأدبية نثرا وشعرا, والفنون النثرية تختلف من أدب إلى آخر؛ حيث يمكن أن يطغى فن على فن, وسنفرد حديثنا في هذا المقام على فن نثري واحد هو الرسالة، لأن ما وصلنا منها كفيل بدراستها لاستخراج خصائصها ومضامينها وأسلوب كتابتها على عكس الخطب التي لم يصلنا منها سوى خطبتين فقط.

وعلى الرغم من أن الخطب كانت تمثل دعامة أساسية من دعائم الأدب الرستمي حسب ما تذكره المصادر التاريخية ، إلا أن هذين النموذجين فقط منها غير كفيلين بإعطائنا نتائج شاملة حول الخطب الرستمية كفن نثري قائم بذاته , إذ من غير المنطقي إطلاقا الحكم على الكل من خلال الجزء.

وإذا قلنا رسائل فنحن بصدد دراسة" فن تعبيري عن الذات , فن يعبر عما يجول في الخاطر والنفس الباطنة , لها خصائصها ومميزاتها التي تنفرد بها, وتجعل لها مكانا بين باقي الفنون الأخرى ." من أهمها أن المتلقي غائب في الواقع حاضر في الذهن , لكن الرسالة التي نتحدث عنها هي الرسالة الرستمية , التي لها من الخصوصية ما يميزها عن غيرها من المستوى الثقافي والطبيعة المذهبية لأطرافها ( المرسل والمرسل إليه ) . هذا الأخير الذي يجسده طرفان: الرعية من جهة وولاة هذه الإمارة من جهة أخرى , وبالنسبة الى الرسائل التي نتحدث عنها فقد جمع الباروني بعضها في كتابه "الأزهار الرياضية في أئمة وملوك الإباضية " وهي كالتالي:

- -الأمير أفلح بن عبد الوهاب : جمع له أربع رسائل .
  - -الأمير محمد بن أفلح: نجد له رسالة واحدة.
- -أبو العباس التاهرتي: عثر له على رسالة واحدة تشابه في شكلها ومضمونها الرسائل الأندلسية والمشرقية, مما يدل على وجود تواصل وثيق بين أدباء الحضارة الإسلامية آنذاك.

<sup>102:</sup> صنون الأدب في لغة العرب , دار النهضة العربية , القاهرة , دط , 2008 , ص:102 - إبراهيم عوض : فنون الأدب في لغة العرب , دار النهضة العربية , 92 , 93 . 2008 . - ينظر : عبد المالك مرتاض : الأدب الجزائري القديم , ص:92 , 93 .

#### مضمون الرسائل الرستمية:

لا يخرج مضمون الرسائل الرستمية عن نطاق النصح و الوعظ , والتوعية والإرشاد, وقضية الترغيب والترهيب وكذلك التذكير بالله عز وجل وحمده وشكره , فنحن هنا كأننا ندور في نفس دوامة مواضيع أو مضامين الشعر والخطب ؛ فهي لم تخرج عن النطاق الديني نظرا للارتباط الوثيق الذي يربط أدباء العهد الرستمي بالدين . ولم تشكل هذه الصبغة الدينية أي عائق في قول الشعر أو كتابة الرسائل , بل كانت عاملا مساعدا ومميزا على ذلك , فالنصوص وليدة بيئتها , تخضع لكل جوانبها الدينية والسياسية والثقافية والاجتماعية والسياسية .

والمقطع الذي سنورده من الرسالة الثانية لأفلح بن عبد الوهاب , والتي عنونها الباروني بالرسالة الثانية للإمام أفلح إلى المسلمين سيؤكد أن مضمون الرسائل الرستمية لم يخرج عن إطار الوعظ والنصح والتذكير بالله :

"بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

من أفلح بن عبد الوهاب إلى ...

أما بعد: ألبسنا الله وإياك عافيته وكفانا وإياك مهمات الأمور برحمته , كتبت اليك وأنا ومن قبلي من خاصتي والرعية عامة على أحسن حال جرت به عادة الله , وتواترت به نعماؤه فله الحمد كثيرا والشكر دائما. أتاني كتابك بالذي أحب علمه من سلامتك وحسن حالك وتواتر نعم الله عليك وإحسانه إليك وإلى من قبلك من الرعية ..."

#### خصائص الرسائل الرستمية:

-الاقتباس القرآني: وهو خاصية تميز الأدب الرستمي بصفة عامة , والرسائل بصفة خاصة , لأن القرآن دستورهم يهتدون بحديه, ويتدبرون آياته ويعملوا بحا , وهو فوق الجميع" ويتجلى هذا الاقتباس من خلال رسالة أفلح بن عبد الوهاب ورسالة ابنه محمد بن أفلح إلى الرعية . فنجد بعض الأمثلة وهي:

- -بسم الله الرحمن الرحيم
- -اصبر على ما أصابك إن ذلك من عزم الأمور
- -الطيب و العمل الصالح يرفعه ليوم تشخص فيه الأبصار."<sup>2</sup>

-الإيقاع: إذا قلنا إيقاع فنحن نتحدث عن الشعر, فكيف يكون هناك إيقاع ونحن قلنا أن الرسائل جنس أدبي قائم بذاته له خصائصه التي تميزه عن غيره ؟. الإيقاع نوع من التأثير في السامعين. وبما أن الرسائل كانت تقرأ على مسامع الناس, فإن هذا يستوجب أمرا لا مناص منه, هو أن على كتاب الرسائل التأنق في رسائلهم وأن يجودوا في عباراتهم, وأن ينسجوا رسائلهم بشكل احترافي. وهذا الايقاع يأتي تلقائيا من خلال السجع والاستعانة بالقرآن الكريم بقوة بلاغته ونظمه وإيقاعه, فهو يخلق إيقاعا متناسقا لا يستطيع السامع مقاومته, لأنه يلامس قلبه مباشرة. 3

<sup>97:</sup> ص , دم , دم , دم , وملوك الإباضية , دب , دم , دم -1

<sup>99,98:</sup> عبد المالك مرتاض : الأدب الجزائري القديم , ص ص-2

<sup>3-</sup>ينظر: المرجع نفسه , ص:101

### - رواد الأدب الرستمي:

عرف الأدب الرستمي تطورا سريع جدا منذ البدايات الأولى لتشكله , حيث استطاع في فترة وجيزة أن ينافس الأدب العباسي وأن يزاحمه على كرسي الريادة , ويرجع الفضل في ذلك إلى جملة من الرواد الذين تربعوا على عرش الأدب الرستمي , فقاموا بتطويره والتعريف به عند رجال العلم والأدب من كافة البلدان الأخرى , وقد ساهم كل واحد من هؤلاء الرواد بكل ما يستطيع من أجل الارتقاء بأدبهم والنهوض به , كل والجال الذي يبرع فيه , فمنهم الرواة والأدباء والشعراء , والفقهاء والمفسرون وغير ذلك .

عندئذ بلغت حركة التأليف أوجها في ذلك المكان حديث العهد بنور الحضارة العربية الإسلامية , وكانت مكتبة المعصومة بتيهرت عاصمة الدولة الرستمية, هي المكان التي توضع فيها هذه المؤلفات لحفظها من جهة , ولكي يستطيع الناس الاستفادة منها من جهة أخرى. ولم تقف هذه الحركة التأليفية عند هذا الحد , بل عرفت تطورا كبيرا بعد تلك الفترة حيث ظهر جيل ثان من العلماء الأجلاء أثروا الثقافة العربية الإسلامية في المغرب الأوسط, وسالت أقلامهم تنقش من الدرر الثمينة والنفائس ما تفتخر به الدولة الرستمية وتعتز , وكثرت المؤلفات في معظم المعارف خاصة المتداولة في الحضارة الإسلامية كالفقه والتفسير ورواية الحديث والعقيدة واللغة والأدب ونذكر من هؤلاء النوابغ:

-الأمام أفلح: "هو أفلح بن عبد الوهاب بن عبد الرحمان , ضرب في زحمة كل فن من فنون العلم , ونبغ في الأدب وقال الشعر , ويثبت التاريخ "لأفلح" رسائل وخطب يتناولها بأسلوب سهل واضح يساير العصر ويواكب الظروف ويظهر فيها سياسيا محنكا وناثرا خانقا وخطيبا بليغا .

### يقول في مدح العلم:

| يُرِيكَ أَشْخَاصَهُمُ رَوْحًا وَأَبْكَارًا                  | العِلْـمُ أَبْقَى لِأَهْلِ العِلْمِ آثَارَا   |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| مَا مَاتَ عَبْدٌ قَضَى مِنْ ذَاكَ أُوطَارًا                 | حَتَّى وَإِنْ مَاتَ ذُوْ عِلْمٍ وَذُو وَرَعٍ  |
| كَمَيتٍ قَدْ ثَوَى فِي الرَّمْسِ أَعْصَارًا                 | وَذُو حَيَاتٍ عَلَى جَهْلِهَا وَمَنْقَصَةٍ    |
| فَضْلًا عَلَى النَّاسِ غُيَّابًا وَ خُضَّارًا" <sup>2</sup> | لِلَّه عُصْبَةُ أَهْلِ العِلمِ إِنْ لَهُــــم |

وهي قصيدة طويلة جدا تتحاوز الثمانين بيتا تدل على حكمة صاحبها وتبحيله للعلم وأهله , ووعيه التام بأهميته في النهوض بالأمم وبناء الحضارات , إضافة إلى أسلوبها الذي ينم عن حظ وافر من البلاغة والفصاحة والتمكن من اللغة ومفرداتها وقواعدها .

<sup>1-</sup>ينظر أحمد شوقي بنين : الكتاب العربي المخطوط في شمال إفريقيا وجنوبيّ الصحراء , الرباط , دط , دس, ص ص:175,174 2-محمد الطمار :تاريخ الأدب الجزائري , ص:74

-أبو العباس التاهرتي: "هو أبو العباس فضل بن نصر التاهريي , كان عالما بالمذهب الشافعي ويقول الشعر ومن ذلك قوله :

بَلِّغْ الْوُشَاةَ عَلَيَّ حَيْثُ أَرَادُوْا وَاللهُ يَسْأَهُمُمْ وَمَاْ قَدْ كَادُوْا وَاللهُ يَسْأَهُمُ وَمَاْ قَدْ كَادُوْا وَاللهُ يَعْلَمُ أَنَّنِيْ مَاْ قُلْتُ مَاْ قَالَ الْوُشَاةُ تَأَفُّكًا وَأَعَادُوْا فَهَبِ الْوُشَاةُ أَنَّوْا بِأَمْرٍ بَيِّنٍ أَيْنَ الْكِرَامُ أَبُدِّلُوا أَمْ بَادُوْا عَفْوَ الْمُلُوْكِ عَنِ الذُّنُوْبِ مَدَائِحَ مَدَحُوْا نُقُوْسَهُمْ كِمَا فَأَجَادُوْا عَنْ اللهُ اللهُ عَنِ الذُّنُوْبِ مَدَائِحَ مَدَحُوْا نُقُوْسَهُمْ كِمَا فَأَجَادُوْا

وكان أبو العباس لما فقد ابنه اختلفت عليه الأخبار فيه , فمن قائل له أنه قتل , وقائل :أنه مات , وقائل :أنه

حي, ومن مخبر أنه غرق في البحر, فقال في أمره وأحسن القول:

فَلَوْ كَافْتِقَادِ النَّاسِ قَبْلِيْ بَنِيْهُمُ أَتْيْحَ لَهُ مَوْتٌ وَأَضْمَرَهُ قَبْرُ

إِذَنْ لَصَبَّرْتَ النَّفْسَ ثُمَّ احْتَسَبْتَهُ لِيَعْظُمَ لِيْ مِنْ بَعْدَ مِيْتَتِهِ الْأَجْرُ

وَلَكِنْ طَوَتْ عَنِّي الْمَقَادِيْرُ أَمْرُهُ فَمَالِيْ بِهِ مُنْذُ انْتَأَى شَخْصُهُ خَبَرُ

فَرَحْمَتُكَ الَّلَهُمَّ قَدْ بَلَغَ الْأَسَىٰ فِمَاْيَةَ بَحْهُوْدِيْ وَقَدْ غَلَبَ الصَّبْرُ "1

-البزاز: هو أبو الفضل أحمد بن القاسم التميمي البزاز, أقبل منذ صغره على العلم, فأتقن فنونه وتصدر للإقراء روى عن علماء كثيرين منهم أبو عمر بن عبد البر.

-أبو سهل: كان يحسن زيادة على العربية اللهجة البربرية , ألف فيها مصنفات احترقت في الفتن التي أصيبت بحا تيهرت أواخر الحكومة الرستمية سنة 305هـ-917م , وناهيك برجل تولى خطة الترجمة للإمامين أفلح ويوسف.

-ابن الصغير :هو الصالح المؤرخ , خلف لنا كتابا قيما نجد فيه أخبار الأئمة الرستميين, استعمل فيه أسلوبا بسيطا نعثر فيه أحيانا على تراكيب أقرب الى العامية منها إلى الفصحى .

- يهودا بن قريش التاهرتي :عاش في القرن الرابع الهجري . كان يحسن العربية والعبرانية والبربرية والآرامية والفارسية , وقد اهتم بالبحث في اللغات , وحاول المقارنة بين العبرانية والعربية والبربرية , فهو بذلك واضع أساس النحو التنظيري , وكتابه في ذلك باللغة العربية وجد في مكتبة "أوكسفورد" بإنجلترا ويعد أنفس كتاب في الموضوع. 2

<sup>421</sup>-419 من : س بالنفوس والنفوس - المالكي الماكي النفوس - المالكي الماكي الم

<sup>2-</sup>ينظر:محمد الطمار : تاريخ الأدب الجزائري , ص :76

#### -بکر بن حماد:

من أشعر شعراء بني رستم وهو أبو عبد الرحمن بكر بن حماد بن سهل بن أبي إسماعيل الزناتي , من مواليد تيهرت حوالي سنة200هـ-816م, نشأ بما وعرف منذ صغره بحبه الشديد للعلم والاشتغال به , فنبغ بين أقرانه وتتلمذ على يد مشاهير علماء بلده.

كانت معظم سنوات حياته عبارة عن رحلة شريفة في طلب العلم , حال خلالها أصقاع الأرض شرقا وغربا , بدأها عندماكان يبلغ من العمر 17 سنة , وكانت القيروان أولى المحطات في رحلته , مكث فيها مرحلة من الزمن أخذ خلالها الكثير عن علمائها أمثال سحنون صاحب المدونة , وواصل بعدها رحلته باتجاه الشرق فحط رحاله في مدينة العلم والعلماء بغداد واتصل بعلمائها وأخذ عنهم , وكان من بينهم (أبو مسدد) و (عمر بن مرزوق) و (بشر بن حجر ), ولقي أدباء لهم ذكر وصيت منهم (أبو تمام ودعبل الخزاعي وعلي بن الجهم ومسلم بن الوليد وابن الأعرابي والرياشي وابن حاتم السحستاني ) فصاحبهم , وكانت له معهم مساحلات أدبية أسفرت عن ثبوت قدمه في الآداب وفي صناعتي الشعر والنثر.

وتقرب بكر كغيره من الشعراء إلى خلفاء الدولة العباسية , وقال فيهم الشعر الرائق , وامتدحهم بالقصائد والأبيات والمقطوعات , فكسب ودهم ونال إحسانهم , فأغدقوا عليه من فضلهم كغيره من أدباء وشعراء البلاط وبعد هذا كله قفل راجعا إلى مسقط رأسه , فدخل في طريقه القيروان سنة 274هـ887م واستقر بحا .

ولم يلبث أن نزل بها حتى انحال عليه الطلبة من كل فج وصوب , فذاع صيته وانتشرت أخباره وترامت شهرته حتى وصلت إلى الأندلس , فقصده الكثير من أهلها للأخذ عنه والتخرج على يده , وقربه بنو الأغلب إليهم فقال فيهم القصائد الرائعة , ونال منهم الجوائز الثمينة .

لكن مكوثه في تلك البقاع لم يدم طويلا , حيث عاد إلى موطنه وأرض أجداده تيهرت سنة 295هـ-907م وتربع على عرش أدباءها وأصبح حجتهم , وقال من الشعر الساحر الكثير في أمراء بني رستم , فنال من فضلهم وحظى عندهم بمكانة يحسد عليها , وقد شهد ببراعته العلمية في الأدب وبشاعريته الكثير من الأدباء .

توفي بكر بقلعة ابن حمة , شمال مدينة تيهرت , وذلك في شوال سنة296هـ-909م, في نفس السنة التي قضى فيها العبيديون على بني رستم . أ ومن شعره :

قُلْ لِابْنِ مُلْجِمٍ وَالْأَقْدَارُ غَالِيَةٌ قَتَلْتَ اَفْضَلَ مَنْ يَمْشِيْ عَلَىْ قَدَمٍ وَأَعْلَمَ النَّاسِ بِالْقُرْآنِ ثُمَّ بِمَا صِهْرَ النَّبِيِّ وَمَوْلَاهُ وَنَاْصِرَهُ

هَدَمْتَ وَيْلَكَ لِلْإِسْلَامِ أَرْكَانَا وَأَوَّلُنَا وَأَوَّلُنَا وَأَوَّلُنَا وَإِيمُانَا سَنَّ الرَّسُولُ لَنَا شَرْعًا وَتِبْيَانَا أَضْحَتْ مَنَاْقِبُهُ نُوْرًا وَبُرْهَانَا 2

1-ينظر : محمد الطمار : تاريخ الأدب الجزائري , ص ص:78,77

2-محمد رمضان شاوشي: الدر الوقاد. ص:62

# الفصل الثاني: النسق في النقد الثقافي

1/ مفهوم النسق:

أ– الدلالة اللغوية

ب- الدلالة الاصطلاحية:

– عند الغرب

- عند العرب

2/ أنواع الأنساق:

أ- خارجي

ب- داخلي

ج– معلن

د- مضمر

3/ مميزات النسق

4/ آليات الكشف عن النسق

5/ علاقة النسق بالنقد الثقافي

# 1/ مفهوم النسق:

### أ- الدلالة اللغوية:

يشتغل النقد الثقافي على أساس الانتقال من الحدود النسقية الى الحدود السياقية والثقافية, وهو يعد من اهم التوجهات الحديثة التي دخلت الى الفكر النقدي , وكان من نتائجه إزاحة التمركز اللغوي ليحل محله الخطاب الثقافي الذي يتكون من مصطلح محوري ألا وهو النسق , ولأنه محور هذا التوجه الجديد كان لا بد طرح تساؤل جوهري حول مفهومه وأنواعه وخصائصه وآليات الكشف عنه , بداية بدلالته اللغوية فنجد ابن منظور يعرفه بقوله:" نسق النسق من كل شيء , كان على طريقة نظام واحد في الأشياء ... نسق الشيء ينسقه نسقا ونسقه نظمه على السواء ..." , فالنسق إذا حسبه هو الشيء المنتظم على طريقة واحدة , وهذا ما يوافقه فيه الزمخشري نظمه على السواء ... " , فالنسق إذا حسبه هو الشيء المنتظم على طريقة واحدة , وهذا ما يوافقه فيه الزمخشري في كتابه أساس البلاغة حيث يقول : " ... ومن الجاز كلام متناسق أي جاء على نسق ونظام ... " . كما نجد أن النحويين يتبنون هذا الطرح أيضا فهم " يسمون حروف العطف بحروف النسق " . لأن وظيفتها تتمثل في تنظيم التراكيب وربط بعضها ببعض داخل النص .

### ب- الدلالة الاصطلاحية:

#### - عند الغرب:

يعتبر النسق مفتاح القراءة الثقافية , وهو كلمة تستخدم في الخطاب الأدبي وغير الأدبي , وقد أولى النقد الغربي اهتماما بارزا لهذا المصطلح , فنحد كلا من جان بياجيه وتالكوت بارسونز من الأوائل الذين حاولوا التأصيل لهذا المصطلح , مع ان النسق عندهم لم يخرج عن مفهوم النظام .

فجان بياجيه يربطه بالنص من الوجهة البنيوية , يقول :" إن النسق نظام ينطوي على استقلال ذاتي يشكل كلا موحدا , وتقترن كليته بآنية علاقاته التي لا قيمة للأجزاء خارجها "4. هذا النص يستمد روحه من تركيز البنيويين على الشيفرات النسقية وأنظمتها التي هيمنت على المركز , وأزالت الذات التي كانت مهيمنة , والنتيجة هي أن النسق عند البنيويين ما هو إلا بنية داخلية تتكون من عناصر تعمل فيما بينها ضمن علاقات .

<sup>247 :</sup> صان العرب , دار صادر للطباعة , بيروت , مج14 , ط3 , 400 , ص400 , ص14

<sup>2-</sup>أبو القاسم الزمخشري : أساس البلاغة , دار الكتب العلمية , بيروت , ج2 , ط1 , 1998, ص: 266

<sup>3-</sup>مجمع اللغة العربية: المعجم الوسيط , مكتبة الشروق الدولية , مصر ,ط4 , 2004, ص:919

<sup>4-</sup>اديث كريزويل : عصر البنيوية , تر: جابر عصفور , دار سعاد الصباح , الكويت , ط1 ,1993, ص: 215

أما تالكوت بارسونز فإنه يربط النسق بالمجتمع , ويرى أن النسق بمثابة " نظام ينطوي على أفراد  $^1$ , بمعنى العرف والتقاليد التي تشكل تفاعلا مع المجتمع .

إضافة إلى ما سبق سنتناول مجموعة من المقولات المشهورة عند البنيويين الذين يربطون النسق بالبنى الاجتماعية, وهذا ما ذهب إليه كل من: دي سوسير, حاكبسون, ليفي شتراوس, فنجد هذا الأخير يقر بأن النسق نظام, وأنه يجب على هذا النظام أن يحمل أكثر عدد ممكن من المحمولات الاجتماعية وغيرها, لأن النسق الأدبي عنده يفسر في ضوئه أنساق ثقافية تشكل البنى التحتية للمجتمع, وفي هذا السياق سار أيضا كل من دي سوسير وحاكبسون حيث درسا اللغة من حيث علاقتها بالبنى الاجتماعية بالإضافة إلى دراستها من حيث هي نسق من الرموز. أما الشكلانيون الروس فقد ذهبوا إلى جعل "النسق الأدبي يمثل الأشكال والمعايير الثقافية المتنوعة "د. من المسلم به أن الخطاب بشكل عام شبكة من الأنساق, تربط بينها علاقات تعمل متضافرة لإبراز أيديولوجيا أن المسلم به أن الخطاب بشكل عام شبكة من الأنساق, تربط بينها علاقات تعمل متضافرة لإبراز أيديولوجيا أن المسلم به أن الخطاب بشكل عام شبكة من الأنساق, تربط بينها علاقات تعمل متضافرة لإبراز أيديولوجيا أن المسلم به أن الخطاب بشكل عام شبكة من الأنساق و تربط بينها علاقات تعمل متضافرة لإبراز أيديولوجيا ألم المسلم به أن الخطاب بشكل عام شبكة من الأنساق و تربط بينها علاقات تعمل متضافرة لإبراز أيديولوجيا ألم المناء الناء الناء الناء المناء ا

من المسلم به أن الخطاب بشكل عام شبكة من الأنساق , تربط بينها علاقات تعمل متضافرة لإبراز أيديولوجيا أو سياسة أو قوانين اجتماعية معينة, ولقد اسهب ميشال فوكو في الحديث عن مصطلح الخطاب الذي يعتبر كفيلا باستيعاب كل مظاهر الحياة وأشكالها ؛ فغذا درسنا قصيدة ما سنجد أن أنساقها المضمرة قادرة على إبراز المركز والهامش والمسيطر والمسيطر عليه في العصر الذي نظمت فيه 4, لأن الأنساق الثقافية المضمرة هي ما لا تقوله الكلمات الخطية تأتي متخفية بين السطور مهمتها إبعاد القارئ عن معاني النص , وفي مجال البحث عن المضمر يجب على القارئ أن يكون مثقفا مطلعا على ظروف عصر ذلك الخطاب , وما سبقه من احداث وما لخقه , لأننه بصدد فك تشابكات ثقافة ذلك المجتمع لهذا وجب على نقاد النقد الثقافي "الاطلاع على الاتجاه النسوي أو الماركسي أو الفرويدي أو الأنثروبولوجيا "5.

<sup>40:</sup> -يوسف عليمات : جماليات التحليل الثقافي في الشعر الجاهلي أنموذجا , دار فارس للنشر والتوزيع , الأردن , ط2004 , 2004 , 2004

<sup>2-</sup> ينظر: عبد العزيز حمودة :المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك , عالم المعرفة ,دب , دط, 1998, ص: 234

<sup>3-</sup>مجموعة من الكتاب : مدخل الى مناهج النقد الأدبي , تر : رضوان ظاظا , المجلس الوطني للثقافة والفنون , الكويت , دط , 1997, ص:214

<sup>.</sup> \_

<sup>5-</sup>أرثر ايزرابرجر : النقد الثقافي تمهيد مبدئي للمفاهيم الرئيسية , تر : وفاء إبراهيم , الجحلس الأعلى للثقافة , دب , ط1 ,2003, ص:38

- عند العرب : الفعل الإبداعي لا يتأسس من فراغ ولا يخلق من عدم ؛ فهو فعل تراكمي وحوار مستمر بين المبدعين والمفكرين والنقاد , لذلك أفاد العرب من الغرب في التنظير لهذا التوجه الجديد , وهذا ليس بعيب لأنها علاقة تأثير وتأثر , فنجد بسام قطوس يؤكد على ان الإفادة من الغرب تمثل علاقة تبادل للأفكار , يقول : "لا ضير علينا أن نفيد من علوم الغرب ونظرياتهم ما دمنا نفهم ذلك ونعبر عنه بلغتنا "أ, بمعنى ان الإفادة من مناهج الغرب مهما اختلفت مرجعياتها وإجراءاتها التطبيقية والخلفيات المعرفية لها , لا تحتسب مأخذا على النقاد العرب لأن المعرفة تراكمية مستمرة في حلقة تبادلية .

اجتهد كل من محمد مفتاح وعبد الله ابراهيم في تحديد مفهوم النسق ,حيث يجعل الأول النسق أقرب إلى نواة الذرة التي تحمل عناصر وأجزاء صغيرة تترابط فيما بينها , وهذا الترابط والاتحاد لا يلغي مميزات كل عنصر <sup>1</sup> أما الثاني فقد وصف النسق بأنه أساس النقد الثقافي بقوله: "إن النسق يشكل محورا مركزيا في مشروع النقد الثقافي "قوهذا الوصف لا يلغي ديناميكية وحركية النسق التي تساهم في توليد معاني جديدة وإيحاءات لا متناهية . كما أن النسق لا يتحدد عبر وجوده المجرد وإنما من خلال ما يؤديه من وظائف وهذا ما سنراه مع منظر النقد الثقافي عند العرب الباحث السعودي عبد الله الغذامي الذي كان من المنظرين الأوائل والمتخصصين في البحث في مجال المضمرات , وقد ايقن هذا الباحث بان الثقافة هي المؤلف الخفي لتلك الأنساق التي تحمل في ثناياها قوانين ومفاهيم شكلتها الثقافة لتتحكم في المجتمع , وقد أكد هذه الفكرة برهان غليون بقوله :"وليست الأنساق عامة والأنساق الثقافية خاصة غلا المجتمع نفسه ... فالثقافة موجودة حاضرة ومتخفية في الأنساق وليست محصورة في مكان معين ... "4, وقد انفرد عبد الله الغذامي عن غيره من النقاد في محاولة طرحه لمفهوم جديد للنسق الذي اعتبره مفهوما مركزيا , يكتسب قيما دلالية وسمات اصطلاحية تميزه عن غيره.

<sup>1-</sup>بسام قطوس : استراتيجيات القراءة والتأصيل والإجراء النقدي , دار الكندي للنشر والتوزيع , اربد الاردن ,دط , دس , ص ص:12,11 2-ينظر :محمد مفتاح : التشابه والاختلاف ,. المركز الثقافي , الدار البيضاء , ط1, 1996, ص:158

<sup>3-</sup> عبد الله ابراهيم , منذر العياشي وآخرون : عبد الله الغذامي والممارسة النقدية والثقافية , المؤسسة العربية للدراسات والنشر , دب , ط1, 2003 ص: 46

<sup>4-</sup> برهان غليون : اغتيال العقل محنة الثقافة العربية بين السلفية والتبعية , المركز الثقافي العربي ,الدار البيضاء المغرب , ط4, 2004, ص:84

لقد اجتهد عبد الله الغذامي في التنظير للنقد الثقافي , ومع ذلك فإنه لم يعرف النسق ؛ بل قام بوضع شروط له تمكننا من كشف الحيل التي تمارسها الثقافة لتمرير أنساقها تحت الأقنعة , ولعل " أهم هذه الحيل هي الحيلة الجمالية التي من تحتها يجري تمرير أخطر الأنساق وأشدها تحكما فينا "1, ويتحدد النسق عند الغذامي "عبر وظيفته وليس عبر وجوده المحرد , والوظيفة النسقية لا تحدث إلا في وضع محدد , وهذا يكون حينما يتعارض نسقان أو نظامان من انظمة الخطاب أحدهما ظاهر والآخر مضمر , ويكون المضمر ناقضا وناسخا للظاهر , ويكون ذلك في نص واحد ويشترط في النص أن يكون جماهيريا وجماليا "2.

المقصود من هذا الكلام أن النسق في مفهومه المجرد لا يتعدى كونه عنصرا عاديا ؛ أي ثابتا لا يؤثر ولا يتأثر إلا عندما يكتسب وظيفة داخل النص تجعله بالضرورة متحركا مؤثرا ومثأثرا , ولا يكون ذلك إلا إذا كان هناك نسقان متناقضان ظاهر ومضمر, ولكي يتحقق هذا التناقض يشترط في النص أن يكون جماليا جماهيريا موجها لكل فئات المجتمع وطبقاته وليس فئة بعينها .

<sup>1-</sup>عبد الله الغذامي : النقد الثقافي قراءة في الأنساق العربية , المركز الثقافي العربي , الدار البيضاء المغرب ,ط2005, 3-

<sup>2-</sup> المرجع نفسه :ص:77

# 2/ أنواع الأنساق:

اختلف النقاد في تقسيم انواع الأنساق الثقافية لأنها عديدة ومتنوعة منها النسق الداخلي والخارجي, والنسق الأدبي والسيميوطيقي, وآخرها المضمر والمعلن, وسنحاول في عجالة أن نبسط هذه الانواع:

ا-النسق الخارجي: "نسق كلي يتألف من الانشطة والمشاعر والتفاعلات الثقافية والفكرية, يوجه نحو البيئة الخارجية, فالنسق الخارجي للأثر الأدبي هو بنية الوسط الذي ظهر فيه, والذي يتلقى منه عددا من المؤثرات المباشرة وغير المباشرة, وتظهر بوجه خاص في موضوع الاثر في طريقة تصويره للعالم الخارجي "1.

ب-النسق الداخلي: "هو التنظيم الذاتي الذي يشتمل عليه الأثر, إلى جانب التفاعلات الموجهة نحو وحداته الذاتية اي التنظيم الذي ينطوي على اتجاهات وعلاقات الوحدات الشكلية أو اللغوية, وعلاقات هذه الوحدات بعضها ببعض "2.

فالنسق الخارجي هو المتمثل في البيئة والوسط الذي ينشأ فيها الأثر الأدبي , أما النسق الداخلي فيتكون من العلاقات اللغوية والبلاغية التي تربط بين وحدات النص .

أما بالنسبة للنسقين الأدبي والسيميوطيقي فإنهما يتحددان من فكرة أن النقد الثقافي مسخ لكل الأنساق الثقافية المتوارية في الخطاب الادبي ,اللغوية وغير اللغوية . ومن خلال الطرح البنيوي الذي يضع النسق الأدبي في مقابل النص الأدبي.

ج-النسق المعلن: الأنساق المعلنة هي أنساق ظاهرة وسطحية المعنى فيها مباشر يسهل القبض عليه , ودلالتها واضحة ومباشرة , وهي خارج إطار اهتمامات التوجه الثقافي لأنها تقدم المعنى جاهزا دون إتعاب للفكر , وهذا الأمر يحد من نطاق التأويل وإنتاج المعاني الجديدة , ويعرفها عبد الله الغذامي بقوله:" النسق المعلن هو النسق الظاهر والمعلن من الخطاب "3.

د-النسق المضمر: هو محور الدراسات والبحث والاستنباط في مجال النقد الثقافي لأنه يزيد الهوة بين القارئ ومعاني النص, ويتطلب الكشف عنه جهدا فكريا لأنه يقدم المعاني بطريقة غير مباشرة تتعب الذهن وتتطلب ثقافة اوسع ومعرفة بمناهج النقد الأدبي.

<sup>1-</sup>سمير حجازي : مدخل إلى مناهج النقد الأدبي المعاصر , دار التوفيق , بيروت لبنان , ط1 , 2004 , ص: 162

<sup>2-</sup> المرجع نفسه: ص: 162

<sup>3-</sup>عبد الله الغذامي: النقد الثقافي, ص:71

إن النسق المضمر هو ممثل الثقافة في مسرحها , هي التي تسيره وتتحكم فيه , فهي تزوده بالمعارف , وهذه الفكرة طرحها إدوارد سعيد في حديثه عن الثقافة :"... غن الثقافة بمقدورها بفضل موقعها الرفيع أنن تميمن وتحلل وتعرف , وأن تخفض من منزلة شيء ما أو ترفع من مقامه" , فالثقافة ترسل نفسها من خلال هذه الأنساق بطريقة ترميزية تجعل من الصعب علينا أن نكشفها , لكنها متحكمة فينا رغم اختفائها وتواريها ويمكن القول أن "الصياغة المضمرة في الخطابات هي ضرب من ضروب الكلام المرموز  $^2$ , ويرجع اهتمام النقد الثقافي بالنسق المضمر إلى إهمال النقد الأدبي لهذا الجانب المتخفي من النص فهو يحصر اهتمامه فقط بالإطار الجمالي النسقي ويلغي الجانب السياقي , لذا جاء النقد الثقافي ليجمع بين ما هو سياقي وما هو نسقي من أجل البحث عن المضمر الذي صار مركز اهتمامه , يقول الغذامي :" المضمر النسقي لم يكتبه كاتب فرد , ولكنه وُجد عبر عمليات من التراكم والتواتر حتى صار عنصرا نسقيا يتلبس الخطاب ورعية الخطاب من مؤلفين وقراء "د.

وقد ذكر الغذامي القارئ أيضا في قوله , لأنه في نظرية القراءة والتلقي يتمثل المضمر في ما نبحث عن قراءته في مواقع اللا تحديد أو ما يسمى بالفحوات أو البياضات النصية , وهذا يتطلب جهدا كبيرا . ففي ملء الفراغات كما يقول آيزر " يجب استحضار المقاطع النصية "4 شرط أن يكون هناك تفاعل بين هذه المقاطع ,مع استحضار كل العلوم والمعارف للكشف عن هذا المضمر الذي تتخفى في ظله الثقافة , وتسعى من خلاله إلى إرسال وتمرير ما تحتويه من آراء ومعارف وأعراف وأحكام.

يمكن أن نخلص إلى أن النسق المضمر في النقد الثقافي يقابل الفراغات في نظرية القراءة والتلقي , لان كليهما يمثلان موضوعا للبحث حتى وإن كانت طريقة الكشف عنهما مختلفة .

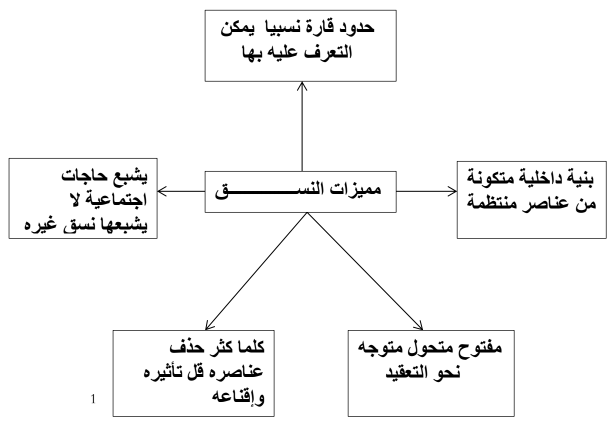
<sup>1-</sup>إدوارد سعيد : العالم والنص والناقد , تر : عبد الكريم محفوظ , منشورات اتحاد الكتاب العرب , دب , دط , 2000, ص: 13

<sup>2-</sup>كاترين كيربرات : المضمر , تر : ريتا خاطر , المنظمة العربية للترجمة , دب , دط, دس , ص: 494

<sup>4-</sup> سامي اسماعيل : جماليات التلقي دراسة في نظرية التلقي عند هانز روبرت ياوس وآيزر , المجلس الأعلى للثقافة , القاهرة , ط1 , 2002 , ص:188

# 3/ مميزات النسق:

يتميز النسق بخصائص تميزه عن غيره من الاشياء , لأنه من أهم أساليب الثقافة لتمرير محتواها حيث تسعى الثقافة إلى الاختباء وراءه , ونظرا لأهمية الأنساق في النقد الثقافي فقد أجمع الباحثون على مميزات تمكننا من التعرف عليها والتمييز بينها , ولأنها واحدة عندهم جميعا , أخذنا فقط ما تناوله محمد مفتاح في كتابه التشابه والاختلاف , والترسيمة التالية توضح هذه المميزات :



-إن حدود النسق يحددها العرف والعادات في المجتمع سواء كان نسقا سياسيا أو اجتماعيا أو أنثروبولوجيا إضافة إلى أصحاب الاختصاص الذين يساهمون أيضا في رسم هذه الحدود, وهنا يمكننا القول أن النسق بمثابة لغة مشتركة بين أصحاب الاختصاص.

- بنية داخلية تتوافق والطرح البنيوي , لأن النص عندهم نظام أو نسق يتكون من عناصر تربط بينها
   علاقات .
- خاصية الأثر المفتوح تتحقق بالتغير والتحول , وهذا التحول يمنح النسق خاصية التعقيد , وهذا الأخير بدوره يولد إيحاءات وتأويلات تساعد على استمرارية هذا النسق وتداولها عبر الزمن .

<sup>1-</sup>ينظر : محمد مفتاح: التشابه والاختلاف , ص: 48

-النسق بنية متكونة من عناصر تعمل متظافرة , إذا حذف منها عنصر قل تأثيرها في المجتمع ,وتبعه عدم تداول وانتشار النسق بل يصل الحد إلى إلغاء دور الثقافة التي يحملها هذا النسق في التحكم في المجتمع , ويصبح من الصعب الاقتناع بما , لهذا لا يجب حذف أي عنصر من هذه العناصر .

إن النسق يشبع حاجات اجتماعية لا يشبعها غيره , لأن لكل نسق خصوصيته التي تحدد مجال استخدامه , أي أن لكل مجال أنساقه الناقلة لأفكاره وعقائده و مرجعياته .

# 4/ آليات الكشف عن النسق:

في ظل زمن ما بعد الحداثة تلاشت المركزيات والخصوصية , سواء في العلوم أو مناهج النقد الأدبي , ولعل هذا أهم سبب ساعد النقد الثقافي على الدخول إلى الساحة الأدبية والنقدية , وقد اخذ في الولوج إلى بؤرة النقد الأدبي , واستعار مصطلحاته وإجراءاته , وقد فرض سلطته على مناهج النقد الأدبي السياقية منها والنسقية إضافة إلى معالجته لقضايا ثقافية , وهو بهذا قد تجاوز الجمالية التي يوظفها للكشف عن حيل الثقافة . ونجد الحفناوي بعدي يورد طريقة التعامل مع النص الادبي من منظور النقد الثقافي بقوله أن هذا التعامل يتطلب "وضع النص داخل سياقه الثقافي من ناحية , وداخل سياق القارئ والناقد من ناحية اخرى , وهكذا يصبح النص علامة ثقافية تتحقق دلالتها فقط داخل السياق الثقافي الذي انتجه "أ , وهذا الطرح يؤكد على أن القارئ في مجال القراءة الثقافية أن يكون مثقفا ملما بالسياقات التي تحيط بالنص من ثقافة المؤلف وثقافة المجتمع .

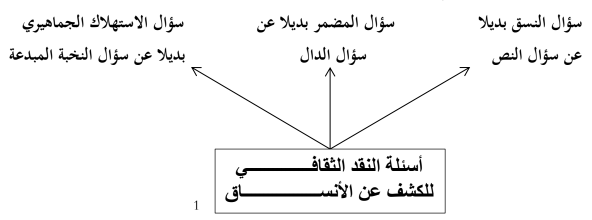
والنص في النقد الثقافي يمثل موقعا للصراع بين الأنساق ليتحدد المركز والهامش, وهذا الصراع بدوره يساهم في إنتاج دلالات حديدة ومعاني متنوعة, ولتحليل نص ما في ضوء النقد الثقافي يجب علينا الانطلاق من تفكيك تلك الأنساق التي تحمل ثقافة المجتمع بأكمله, مع العلم أن هذا التفكيك لا ينقل لنا صورة كاملة عن تلك الثقافة.

لقد أصبح النقد الثقافي بديلا معرفيا ومنهجيا عن النقد الأدبي , حيث حقق ما عجز عنه النقد الأدبي الذي الخصرت إجراءاته في معالجة الناحية الجمالية للنص التي كان من نتائجها وضع شروط لتحقيق أدبية النص ؟ أي أن الأدبية مؤسسة ثقافية متعالية تقبل ما التزم بهذه الشروط فقط, وترفض وتقصي النصوص التي لا تتحقق فيها تلك المعايير , فهي بهذا تضع حاجزا فاصلا بين ما هو نخبوي مخصص لطبقة معينة , وما هو جماهيري مستهلك على عكس النقد الثقافي الذي أولى كل الخطابات بالدراسة , ويمكننا القول أن النقد الثقافي وسع من الدائرة الجمالية , أي درسها وتجاوزها لما هو ثقافي .

وللكشف عن الأنساق من منظور النقد الثقافي , يجب الإجابة عن الأسئلة التي قومها هذا التوجه النقدي المحديد , لتتناسب والمنظومة الاصطلاحية التي استعارها من النقد الأدبي , ونعني بهذا الكلام ان النقد الثقافي يستخدم المناهج النقدية النسقية والسياقية على حد سواء , لكنه يتجاوزها لأن ما يسعى للكشف عنه هو المضمر الثقافي وليس الأدبية أو الظروف التاريخية والاجتماعية بمعزل عن الثقافة .

<sup>1-</sup>حفناوي بعلي : مدخل في نظرية النقد الثقافي المقارن , منشورات الاختلاف , الجزائر ,ط1, 2007, ص:47

والمخطط التالي يلخص لنا الأسئلة التي يمكن من خلالها الكشف عن الأنساق المضمرة والمعلنة, مع التركيز على المضمر لأنه جوهر النقد الثقافي أو المسائلة الثقافية:



-سؤال النسق بدلا من سؤال النص لان النقد الثقافي يهتم بما هو متخف ومضمر في ظلال الجماليات التي تساعد تلك الأنساق على التواري والاختفاء ويمكن لهذه الأنساق أن تتحرك كنقيض لمدلول النص, أو تكون نقيضة لمبدعه أو قارئه.

-سؤال المضمر بدلا من الدال: نعلم أنه في النقد الأدبي هناك دلالتان صريحة وضمنية , والضمنية تختلف عن المضمرة , لأنها تكون في وعي المؤلف وفي إحساس القارئ , بالإضافة إلى أنها من معطيات النص بوصفه تكوينا دلاليا , وهذه الدلالة تخضع لشروط الذوق , أما النسق المضمر فإنه يكون بعيدا عن وعي المؤلف , وهو يتسرب بشكل غير ملحوظ من باطن النص , ناقضا منطق النص ذاته , ويرجع ذلك إلى أن الثقافة تمارس نوعا من الألاعيب عن طريق تغلغلها غير الملحوظ في النص .

-سؤال الاستهلاك الجماهيري بدلا من سؤال النخبة المبدعة ؛ أي أنه لا بد من توفر شرط الجماهيرية في النص الذي يكون دليلا على التوافق التام بين ما هو موجود في أذهاننا , وبين ما هو موجود في ذلك النص , مما يدفعنا إلى الاستجابة السريعة معه والتفاعل مع معطياته .

-لقد تطرق النقد الثقافي في ظل آلية الكشف عن الأنساق إلى سؤال التأثير الذي يخلقه النص وتخلفه الأنساق وهو بهذا السؤال أزاح سمات الجمالية الخالصة لتحل محلها سمات ثقافية حضارية , وهي سمات تصبغ سلوكنا وتتحكم فيه .3

<sup>1-</sup>ينظر : عبد الله الغذامي , عبد النبي اصطيف : نقد ثقافي أم نقد أدبي ؟, دار الفكر , دمشق , دط , 2004, ص: 36

<sup>2-</sup>ينظر :المرجع نفسه , ص ص: 39, 40

<sup>42 :</sup> ص: المرجع نفسه , ص: 42

# 5/ علاقة النسق بالنقد الثقافي:

تعد الثقافة المصطلح المفتاح في النقد الثقافي , من حلال ما تمرره من إيديولوجيات في ثنايا النسق , فهي بمثابة لوحة الشطرنج , حيث تمثل الأنساق بيادقها , وهي بهذه الخاصية تكون " خبرا يجمع ويحافظ عليه , وتتناقله المجتمعات الإنسانية " $^1$ , وهذا الخبر يختلف باختلاف المجتمعات والحضارات لأن لكل مجتمع معتقداته وثقافته التي تحكمهم .

إن النقد الثقافي توجه جديد في الساحة النقدية , عني بالجانب الثقافي , فهو يقرأ الثقافة من خلال أنساقها المضمرة , وهو " نشاط وليس مجالا معرفيا خاصا بذاته ؛ بمعنى ان نقاد الثقافة يطبقون المفاهيم على الفنون الراقية والثقافة الشعبية والحياة اليومية , وعلى حشد من الموضوعات المرتبطة لذا فهو مهمة متداخلة ,مترابطة , متحاورة ,متعددة ,كما أن نقاد الثقافة يأتون من مجالات مختلفة "2, بمعنى ان هذا النشاط كما ورد في التعريف السابق يدرس كل الخطابات دون استثناء وهو يعنى بنقد الأنساق المضمرة التي تنطوي تحت الخطاب الثقافي , ولم يعد ينظر إلى النص في النقد الثقافي على انه نص , وإنما ينظر إليه بوصفه جملة من الأنساق التي تحمل أنظمة ثقافية مختلفة , وقد وردت فكرة البحث عن علاقة النسق بالنقد الثقافي في العمل المشترك بين عبد الله الغذامي وعبد النبي اصطيف , اللذان يعتبران "الثقافة منظومة تملك أنساقا خاصة ومهيمنة , وتتوسل لهذه الهيمنة عبر التخفي وراء أقنعة جمالة "3.

نستنتج من هذا الكلام أن النسق وسيلة النقد الثقافي للوصول غلى تلك الثقافة المتوارية خلف تلك الأنساق المضمرة , لأن النص يحمل جانبان , الأول ظاهر والثاني متخفي والذي يمثل الثقافة ,التي كان لابد من توفر بديل منهجى يسعى للبحث عنها .

كما نجد أن عبد الله الغذامي يركز على العناية بالأنساق الثقافية المضمرة بدلا من المصطلحات الجمالية , فهو يرى بأن النقد الثقافي وجد لينقل النقد من دائرة نقد النصوص إلى دائرة نقد الأنساق , ويؤكد ايضا على أن النص الأدبي يحمل التاريخ والاجتماع والسياسة وكل الأبعاد الثقافية , لأنها ساهمت في إنتاجه حتى تتمكن من التخفي بعد ذلك في الأنساق المبثوثة في الخطاب بين المعلنة منها والمضمرة , ليأتي النقد الثقافي فيما بعد ويكشف عنها ويستخرجها .

باختصار يمكن القول ان علاقة النقد الثقافي بالنسق تتمثل في ان الثاني وسيلة الأول للوصول إلى الثقافة .

<sup>1-</sup>سعيد علوش: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة, دار الكتاب اللبناني, بيروت, ط1, 1985, ص: 57

<sup>31,30:</sup>س ص ص،30, النقد الثقافي و ص ص-2

<sup>30 -</sup>عبد الله الغذامي , عبد النبي اصطيف: نقد ثقافي أم نقد أدبي ؟,ص: 30

# الفصل الثالث: قراءة ثقافية للمدونة:

أولا: الخطب الرستمية: قراءة ثقافية

1-الخطبة الاولى: خطبة الجمعة

أ/قصة خطبة الجمعة

ب/الأنساق المعلنة في خطبة الجمعة:

-الحمد والشكر -صفات خاتم الأنبياء صلى الله عليه وسلم

العبودية لله العبودية الله

وحدانية الله عليه وسلم وحدانية الله عليه وسلم

-شرع الله ورسوله –العدالة الإلهية

-صفات وأسماء الله عز وجل -القرآن دستور المسلمين

ج/الأنساق المضمرة في خطبة الجمعة:

–نسق الأنا / أحمد بن منصور

- نسق الآخر / المتلقى

– نسق التذكير

-نسق الآخر / المعارضة

2-الخطبة الثانية: خطبة التحكيم

أ/ قصة خطبة التحكيم

ب/ الأنساق المعلنة في خطبة التحكيم:

الحمد والدعاء الله ورسوله

وحدانية الله الله

العدالة الإلهية الدعاء

ج/ الأنساق المضمرة في خطبة التحكيم:

-نسق الأنا / أحمد بن منصور

-نسق الآخر/ الموالي / الرعية

-نسق الآخر / المعارض

-نسق الأنا / الخوارج

-نسق الآخر / أهل البدع / الكافرون

-نسق الآخر / الإمام علي بن أبي طالب

#### أولا: الخطب الرستمية: قراءة ثقافية:

تشكل الخطب الرستمية خاصة منها خطب الجمعة فضاءا رحبا وحقلا خصبا لإضمار الأنساق الثقافية , وتمثل هذه الأنساق الوجه المتخفي للثقافة عامة والدين خاصة , فالولاة في الدولة الرستمية رجال دين وعلم , وأئمة في المساجد يخطبون في الناس يوم الجمعة , وفي غيرها من المناسبات , وكانوا غالبا ما يرتجلون الخطب مما يدل على إحاطتهم الثقافية بكل ما وجد في الكتب وكل ما جد في العلوم .

### 1-الخطبة الاولى: خطبة الجمعة:

#### أ/ قصة خطبة الجمعة:

التذكير بقصة الخطبة يساعدنا في النظر عن قرب لتلك الفترة من حيث اللغة وبناء الخطبة , ولم نجد غلا مصدرا واحدا يتناول قصة هذه الخطبة وهو الأزهار الرياضية , فقد "اشتهر الأئمة بأن لهم دواوين خطب للجمعة والأعياد , حيث كانوا يخطبون بأنفسهم مع العلم أنهم لا يعيدون خطبة خطبوها قط , وكانت مساجدهم عامرة بالناس الذين لا ينكرون عن خطيبهم شيئا إلا أن الفقهاء تباحثوا المسائل فيما بينهم وتناظروا واشتهت كل فرقة أن تعلم ما خالفتها فيه صاحبتها , ومن أتى إلى حلق الإباضية من غيرهم قربوه وناظروه ألطف مناظرة , واشهر خطباء الدولة الرستمية كان أولهم ابن أبي إدريس , والثاني أحمد التيه , والثالث أبو العباس بن فتحون , والرابع عثمان بن الصفار , والخامس أحمد بن منصور الذي سنولي خطبته بالدراسة , وهي في الأصل لعثمان بن احمد بن بحباح ,وكان مقدما عند قومه ولا يكادون يخالفونه فيما استحسن , ولهذا خطب أحمد بن منصور بهذه الخطبة لأنه استحسنها له" أ, مع العلم أنه قام بكتابتها ولم يلقها على الجمهور , لهذا ألقاها أحمد بن منصور .

# ب/ الأنساق المعلنة في خطبة الجمعة :

-النسق العام والواضح للخطب إجمالا هو نسق ديني بحت.

-الحمد والشكر: إن الحمد في الخطب الرستمية يمثل جزءا لا يتجزأ من الخطبة , ولا يمكن الاستغناء عنه, وهذا النسق المعلن يتجلى من خلال الجملة الثقافية الآتية "[الحمد لله الذي ابتدأ الخلق بنعمائه , أحمده حمدا يبلغ رضاءه ]"2.

-العبودية الله : ولأنه مجتمع مسلم ومؤمن كان لا بد لهم من الإقرار بعبودية الله عز وجل, خاصة وأنهم في بيت الله وفي خطبة الجمعة , ويتضح هذا النسق من خلال الجملة الثقافية التالية : "[ نؤمن به إيمان من أخلص عبادته واستشعر طاعته ]"<sup>3</sup>.

<sup>135:</sup> -الباروني : الأزهار الرياضية , ص: 135

<sup>2-</sup> المصدر نفسه, ص: 135

<sup>3-</sup>المصدر نفسه, ص:135

-وحدانية الله: في الخطب دائما هناك تصديق جازم بوحدانية الله عز وجل , وغالبا ما يظهر هذا النسق من خلال الشهادتين أو سورة الإخلاص سواء في المتن أو في آخر الخطبة , والشاهد من النص لهذا النسق هو : "[ أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة معترف بالربوبية والتوحيد ]" أ.

-شرع الله ورسوله: يتضح هذا النسق من خلال الجملة الثقافية التالية, ومن خلال الآية القرآنية التي وردت في متن الخطبة: "[ أمرهم عند التنازع في تأويله بالرجوع إلى قول رسوله صلى الله عليه وسلم ]"2.

قال الله تعالى :"[ يا أيها الذين آمنوا اطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم , فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا ]"<sup>3</sup>.

-صفات واسماء الله عز وجل: لا يمكن للخطيب أن يخطب خطبته دون ذكر لصفات المولى عز و حل لأنها تمثل تعظيما للخالق, والجمل الثقافية التي تعبر عن هذا النسق هي كما يلي: "[ لا يشتمل عليه زمان, ولا يحيط به مكان ... لم يستعن عليها بأحد استكبارا عن الشركة والمعاونة]" ...

- صفات خاتم الأنبياء: وجمله الثقافية هي:"[ اصطفاه لنفسه وليا , وارتضاه لخلقه نبيا , وحده على حفظ ما ضمنه قويا وأداء ما استودعه مليا وبالدعاء إلى ربه حفيا , متوقفا عند ورود المشكلات , ومشمرا عند انجلاء الشبهات , رجز عن القول في الدين بالشهوات , لا يرى لمن عذله ولا يلوي من خذله ولا يطيع غير من أرسله ...يصدع بالأمر ]"<sup>5</sup>.

<sup>1-</sup>المصدر السابق, ص:135

<sup>2-</sup>المصدر نفسه, ص: 135

<sup>59</sup>: الآية , سورة النساء , الآية : 3

<sup>4-</sup> الباروني : الأزهار الرياضية , ص:135

<sup>5-</sup> المصدر نفسه, ص: 135

-نعم الله :التي أنعمها الله على عباده وهي تفوق العد والوصف , وجمل هذا النسق هي :

"[تغمدهم جميعا بحسن بلائه

فوفق كل امرئ منهم في صبائه إلى ما يحتاج إليه من غذائه

سخر له ما يكلؤه إلى وقت استغنائه

أنذرهم بأنبيائه

خلق الاماكن والأزمان ]"<sup>1</sup>.

-وظائف الرسول صلى الله عليه وسلم: وجمله الثقافية هي:

"[ يرعاهم رعي السوام

يدعوهم إلى دار السلام

فلم يزل عليه السلام يعظهم بالآيات ويقرعهم بالمعجزات

بلغ المحكمات

أوضع المشكلات ]"<sup>2</sup>.

-العدالة الإلهية: ويتجلى من خلال الجمل الثقافية التالية:

[ لم يكلهم تعالى إلى القول في دينه بآرائهم , ولا أذن لهم في مسامحة أهوائهم , فتكون الأحكام مبتدعة والآراء مخترعة بل أحصى كل شيء عددا وضرب لكل شيء أمدا ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حيي عن بينة]  $^{3}$  – القرآن دستور المسلمين : وجمله الثقافية هي :

[ جعل القرآن إماما للمتقين وهدى للمؤمنين وملجأ للمتنازعين وحكما بين المتخالفين , ودعا أولياءه المؤمنين إلى اتباع تنزيله] "4.

<sup>1-</sup>المصدر السابق: ص:135

<sup>2-</sup> المصدر نفسه: ص:135

<sup>3-</sup>المصدر نفسه: ص: 135

<sup>4-</sup>المصدر نفسه :ص:135

# ج/ الأنساق المضمرة في خطبة الجمعة :

تعد الخطب في ضوء القراءة الثقافية واقعة جمالية فنية تمثل " بناء ثقافيا متعدد الأنساق  $^1$ , يمكن الكشف عنها كالتالى :

# -القسم الأول من خطبة الجمعة:

يقول أحمد بن منصور :"[ الحمد لله الذي ابتدأ الخلق بنعمائه وتغمدهم جميعا بحسن بلائه , فوفق كل امرئ منهم في صبائه إلى ما يحتاج إليه من غذائه ثم احتج على من بلغ منهم بآلائه وأنذرهم بأنبيائه ...]"2. يشكل هذا القسم علامة إشارية فاعلة تنكشف بواسطتها أقطاب التواصل أو أنساق التواصل ,فنجد: نسق الأنا / أحمد بن منصور

نسق الآخر / المتلقي

وظف نسق الأنا في مفتتح حطبته لفظة الحمد لله لكي يثبت بما انتماءه إلى المنظومة الدينية الخالصة , وهذه المنظومة تفرض عليه هذا النموذج كي لا يخرج عن منوال ما خطب به الرسول صلى الله عليه وسلم , فهي بمثابة حصن يحتمي به الخطيب أمام المتلقي الذي يكون إما من عامة الناس وإما من أصحاب السلطة , لذلك نجد نسق الأنا في هذا المفتتح يمارس نوعا من الهروب المضمر نحو النموذج السائد , وهذا يعني أنه لا يمكن لأي خطيب مهما اتسعت ثقافته أن يحيد عن هذا النموذج حتى ولو اختلفت المواضيع التي تعالجها الخطب فإن الشكل يبقى ثابت .

والنسق المسيطر في الخطب هو نسق ديني إلا أنه يظهر ويتجلى في أشكال مختلفة في الجنس الأدبي الواحد ,حيث نجد أن نسق الأنا / الخطيب يذكر نعم الله سبحانه وتعالى , والتذكير بنعم الله وشكره عليها عبادة , وهو يريد بهذا التذكير ترسيخ فكرة شكر الله عز وجل على نعمه , وهنا يرتقي التذكير من كونه تحفيزا على شكر الله على نعمه إلى نسق التذكير ليتمكن من ترسيخها في القلوب وتستقر في العقول وقد استعمل نسق الأنا حيلة جمالية مرر من خلالها هذا النسق , وهذه الحيلة هي السجع الذي صار العمود الفقري لأدب تلك الفترة , ونعني بالسجع "توافق الفاصلتين في الحرف الأخير أفضله ما تساوت فقره " $^{8}$  , وأمثلته من الخطبة (نعمائه, بلائه, صبائه, غذائه, آلائه ), ولأن السجع موطنه النثر فقد كان له اثر بالغ في تمرير هذا النسق , حيث خلق إيقاعا موسيقيا تطرب له الأذن , وبذلك تمكن من جذب انتباه السامعين والتأثير فيهم .

<sup>1-</sup>يوسف عليمات: جماليات التحليل الثقافي, ص: 33

<sup>2-</sup>الباروني : الأزهار الرياضية , ص: 135

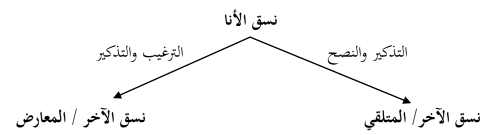
#### -القسم الثاني من خطبة الجمعة:

يقول أحمد بن منصور: "[...الذي لم يزل بصفاته لا يشتمل عليه زمان ولا يحيط به مكان, خلق الأماكن والأزمان ثم استوى إلى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض إيتيا طوعا او كرها قالتا أتينا طائعين فقدرها أحسن تقدير واخترعها من غير نظير, لم يرفعها بعمد تدرك بالمعاينة ولم يستعن عليها بأحد استكبارا عن الشركة والمعاونة وزينها للناظرين وجعل فيها رجوما للشياطين ...]"1.

تتجلى الأنساق المضمرة في هذا القسم من الخطبة من خلال النسق المعلن , ألا وهو صفات الله عز وجل وهنا يأتي نسق الأنا مقابل نسق الآخر/ المعارض/ الكافر بنعم الله , وتأتي الإشارة إلى صفات الله ونعمه على الخلق بمثابة دعوى من نسق الأنا إلى النسق المعارض كي يتأمل ويقف على الحقائق بدلا من الضلال والكفر , فالخطيب / نسق الأنا قام بتخير الصفات التي تلامس القلوب وتحديها عن الكفر , وهنا التجأ نسق الأنا إلى حيلة جمالية كي يمرر هذه الحقائق إلى النسق المعارض , تتمثل في أسلوب النفي في الجملة الثقافية الآتية : لا يشتمل عليه زمان

#### ولا يحيط به مكان

وأسلوب النفي "يراد به نقض فكرة وإنكارها وهو ضد الإثبات "2, وقد استخدمه نسق الأنا ليمرر للنسق المعارض هذه الحقائق , كما أن هذا القسم من الخطبة لم يسلم من السجع الذي غلب عليها وأمثلته هي (تقدير ,نظير ),(اخترعها , يرفعها),(الناظرين , الشياطين), وتأتي علاقة الأنساق المضمرة بعضها ببعض كالتالى:



حركة الأنساق من خلال هذه الترسيمة تأتي خطية بمعنى فعل دون رد فعل .

<sup>1-</sup>الباروني: الأزهار الرياضية, ص:135

# -القسم الثالث من خطبة الجمعة:

"[ فتبارك الله أحسن الخالقين تعالى أن تطلق في وصفه آراء المتكلفين وأن تحكم في دينه أهواء المقلدين , بل جعل القرآن إماما للمتقين وهدى للمؤمنين وملجأ للمتنازعين وحكما بين المتخالفين , ودعا أوليائه المؤمنين إلى اتباع تنزيله وأمرهم عند التنازع في تأويله بالرجوع إلى قول رسوله صلى الله عليه وسلم , بذلك نطق محكم كتابه إذ يقول جل ثناؤه : (يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا ) ونعبد نبيئه صلى الله عليه وسلم عند رجوع الأمة في تأويل ما أشكل عليها إليه بأن يبين لهم معنى ما أنزل عليه فقال (وما أنزلنا عليك الكتاب إلا لتبين لهم الذي اختلفوا فيه )...]".

إن نسق الانا / الخطيب قدم لنا إطارا واضحا في وصف الكافرين في هذا القسم من الخطبة , وهذا الوصف جاء نتيجة أحداث تزامنت مع نزول القرآن , فالكافر في هذا القسم "معادل نسقي لثقافة المجتمع الجاهلي " الرافض لأي بديل عن تلك الأصنام والأزلام , فالقرآن عند النسق المعارض/ الكافر يعتبر بديلا خارجا عن إطار عرف آبائه وعاداتهم , وقد استعمل نسق الأنا / الخطيب صفات متعددة في وصف النسق المعارض / الكافر , فيصفه تارة بالمقلد وتارة أخرى بالمتكلف , في حين يصف المؤمنين باعتبارهم نسقا ضديا للنسق المعارض / الكافر بالمتقين , كما نلاحظ أيضا في هذا القسم أن نسق الأنا/ الخطيب لم يستغن عن السجع, باعتباره منظومة ثقافية متعالية تطغى على النثر بشكل عام , وأمثلته من الخطبة هي (الخالقين, المتكلفين , المقلدين , المتقين , المؤمنين ,المتحالفين) , ويشكل الزمان والمكان في الخطب الرستمية صيغا نسقية تعكس موقف نسق الأنا / الخطيب الذي "يساهم بدوره في إثارة هذه الأنساق " ق , فالمكان الذي يخطب فيه نسق الأنا / الخطيب هو المسجد والزمان هو العهد الرستمي , وهذا ما يفسر مجيء الخطبة بهذا الشكل وعلى هذا النموذج .

<sup>1-</sup>الباروني: الأزهار الرياضية, ص:135

<sup>57</sup>: هماليات التحليل الثقافي و ص-2

<sup>3-</sup>المرجع نفسه, ص: 47

### 2-الخطبة الثانية : خطبة التحكيم :

### أ/ قصة خطبة التحكيم:

إن خطبة التحكيم تمضي بنا مباشرة للماضي , فعنوان الخطبة يحمل في طياته موقعة صفين وما تبعها من صحيفة التحكيم التي بدأت بالصلح وانتهت بالخيانة , مما انجر عنه ظهور فرقة الخوارج التي "رفعت شعار لا حكم إلا لله وسموا بالخوارج لأنهم خرجوا على علي وأنكروا عنه أشياء "1 , ويقول الباروني في شأن خطبة التحكيم أن الإمام كان إذا فرغ من الخطبة الأولى قام إلى الخطبة الثانية فحكم , وقد بقيت هذه الخطبة ثابتة عند خطباء بني رستم أي أنه في كل جمعة تكون الخطبة الأولى مرتجلة ومختلفة أما الخطبة الثانية فهي خطبة التحكيم , وهذا التكرار له دلالات سنذكرها لاحقا , وسنبحث أيضا عما تحمله هذه الخطبة من أنساق مضمرة وهل هي إخلاص لعلي؟ أم هي إحياء لذكرى ميلاد الخوارج؟

# ب/ الأنساق المعلنة في خطبة التحكيم:

-الحمد والدعاء: تمثله الجمل الثقافية الآتية:

"[إن الحمد لله الذي نحمده ونستغفره ونؤمن به ونستهديه ونستنصره , ونبرأ من الحول والقوة إليه , ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ]"<sup>2</sup>.

-وحدانية الله: "[ نشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ]" قر هذه الجملة الثقافية تؤكد وحدانية الله بالإضافة إلى سورة الإخلاص التي قرأها في آخر الخطبة: (بسم الله الرحمن الرحيم "قل هو الله أحد الله الصمد لم يلد ولم يكن له كفؤا أحد ") 4.

-العدالة الإلهية: "[رضينا بحلاله حلالا وبحرامه حراما لا نبتغي به بدلا ولا عنه حولا ولا نشتري به ثمنا]"<sup>5</sup>. -شرع الله ورسوله: "[لا حكم إلا لله اتباعا لكلام الله وسنة نبيئه صلى الله عليه وسلم, لا حكم إلا لله خلعا ونبذا وفراقا لجميع أعداء الله لا حكم إلا لله ولو كره الجبارون الحاكمون بغير ما أنزل الله]"<sup>6</sup>.

<sup>447</sup>: ص:2010 , ط2 , والنهاية والنهاية , دار بن الأثير للطباعة والنشر والتوزيع , دمشق , ج7 , ط2

<sup>2-</sup>الباروني: الأزهار الرياضية, ص: 136

<sup>36 :</sup> صلصدر نفسه ,ص

<sup>4-</sup>القرآن الكريم : رواية ورش عن نافع , سورة الإخلاص

<sup>5-</sup>الباروني : الأزهار الرياضية ,ص 136

<sup>6-</sup>المصدر نفسه, ص: 136

#### -الصلاة:

1)الصلاة على الرسول صلى الله عليه وسلم وابراهيم الخليل:"[اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وارحم محمدا وآل محمد وباركت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم إنك حميد مجيد]"1.

2) الصلاة على العصبتين : "[اللهم صل على العصبتين المباركتين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم]"<sup>2</sup>.

1)الدعاء بالخير للشراة في سبيل الله :"[اللهم ارحم الشراة في سبيلك أهل الفضل في الإسلام 1".

2)الدعاء للخليفتين بعد النبي :"[اللهم ارض وصلي على الخليفتين المباركتين بعد نبيك]"4.

3) الدعاء بالخير للأمير يوسف بن محمد:"[ اللهم أصلح الأمير يوسف بن محمد , أصلحه وأصلح على يديه ووفقه للخير وأعنه عليه وافتح له من عندك أعوانا وأنصارا على طاعتك , اللهم أعز به الإسلام وأهله وانصره نصرا عزيزا وافتحه فتحا يسيرا وهب له من لدنك سلطانا نصيرا كفا بك وليا وكفى بك نصيرا ]"5.

4) الدعاء بالخير لنفسه وللأمة: "[ الله اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان, ربنا ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم] "6.

في الاخير نلاحظ أن الأنساق المعلنة التي تم إحصاؤها في كلتا الخطبتين لم تخرج عن النطاق الذي رسمه النسق العام / الديني.

<sup>1 -</sup> المصدر السابق, ص: 136

<sup>2-</sup>المصدر نفسه, ص:136

<sup>3-</sup>المصدر نفسه, ص:136

<sup>4-</sup>المصدر نفسه, ص:136

<sup>5-</sup>المصدر نفسه, ص:136

<sup>6-</sup>المصدر نفسه, ص:136

# ج/ الأنساق المضمرة في خطبة التحكيم:

تكرار خطبة التحكيم بعد الخطبة الأولى من كل جمعة هو في حد ذاته نسق مضمر لا يمكن تجاهله, فخطبة التحكيم بداية من عنوانها وصولا إلى مضمونها ومحتواها هي بمثابة أنساق مضمرة يجب البحث عنها واستخراجها من خلال القراءة الثقافية.

يمثل عنوان الخطبة نسقا مضمرا يتقاطع مع حادثة صحيفة التحكيم , والتي جاءت عقب الصراع على الخلافة بين أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه , "وهذه الصحيفة جاءت لإخماد نار الحرب , وقد وافق عليها امير المؤمنين حفظا لدماء الناس , وقد ثمن هذا الصلح بصحيفة التحكيم التي حضرها كل من عمرو بن العاص نائبا عن معاوية وأبو موسى الأشعري نائبا عن الإمام علي رضي الله عنه , وقد تمت مخالفة هذه الصحيفة من طرف معاوية , وتزامن مع هذه الخيانة حروج فئات من جيش على رضي الله عنه رافضين لما جاء في الصحيفة , وبعدها قام علي بمناظرةم فرجع بعضهم وبقي بعضهم على ضلاله "1, ولعل عنوان الخطبة يحمل في طياته دلالات متنوعة منها الولاء لعلي , ومنها إحياء ذكرى خروج الخوارج عن علي رضي الله عنه , وتتمثل الأنساق المضمرة فيما يلي:

نسق الأنا/ الخطيب/ أحمد بن منصور

نسق الآخر / الموالي / الرعية نسق الآخر / المعارض

## القسم الأول من الخطبة:

"[الحمد لله الذي نستعينه ونستغفره ونؤمن به ونستهديه ونستنصره ونبراً من الحول والقوة إليه , ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهد الله فهو المهتدي ومن يضلل فلا هادي له , ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبده ورسوله أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون]" ابتدأ نسق الأنا / الخطيب خطبته بالحمد والاستعانة بالله والاستغفار ليدل دائما على انتمائه إلى المنظومة الدينية الإسلامية , وهذا ما رأيناه في خطبة الجمعة بمعنى أن نسق الأنا / الخطيب في هذه الخطبة أيضا يمارس ذلك المروب المضمر نحو نموذج السلف الصالح , وتتحرك الأنساق وفق علاقة الفعل ورد الفعل كالآتي :



<sup>1-</sup>ابن كثير : البداية والنهاية , ص :474

<sup>2-</sup>الباروني :الأزهار الرياضية , ص:136

#### القسم الثاني من الخطبة:

"[...الله ربنا ومحمد نبينا والإسلام ديننا والكعبة قبلتنا والقرآن إمامنا رضينا بحلاله حلالا وبحرامه حراما , لا نبتغي به بدلا ولا عنه حولا ولا نشتري به ثمنا لا حكم إلا لله اتباعا لكلام الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم وخلافا لأهل البدع لا حكم إلا لله خلعا ونبذا وفراقا لجميع أعداء الله , لا حكم إلا لله ولو كره الجبارون والحاكمون بغير ما أنزل الله , وأشهد أن من لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون والظالمون والفاسقون ...]"1.

بالقراءة السطحية لهذا القسم نجد أنه ما من أنساق مضمرة به , حاصة في بدايته , فنسق الأنا/ الخطيب يقر بربوبية ووحدانية الله عز وجل ونبوة الرسول صلى الله عليه وسلم , ويقر بالإسلام دينا وبالكعبة قبلة للمسلمين وبالقرآن دستورا لهم , لكن بالقراءة المعمقة نجد أن هناك جملة ثقافية تكررت في هذا الجزء من الخطبة وهي لا حكم إلا لله , والتكرار ظاهرة أسلوبية تقتضي إعادة إيراد اللفظ في جملة , أو تكرار الجملة في حد ذاتها , ودلالة تكرار هذه الجملة الثقافية هو "التوكيد الذي يتم بتكرار اللفظ "2.

وتكرار شعار الخوارج في خطبة التحكيم يحمل معاني متخفية ودلالات مستترة , ولعل تكرار هذه الجملة دون غيرها من الجمل يحيل إلى تلك اللحظة ؛ لحظة خروج الخوارج على علي رضي الله عنه , وإعادتها أكثر من مرة إنما هو تأكيد بصحة قرار الخوارج وترسيخا لفكره .

لقد حملت هذه الجملة نسق الكافر بنعم الله / أهل البدع , ونسق الإمام علي بن أبي طالب الذي يعتبر نسق المسيطر فيها , لأنه يرتبط بتلك الحادثة , وقبوله بالتحكيم هو السبب في ميلاد الخوارج , ومن هنا نستنتج أن هذا التكرار لم يكن اعتباطيا بل كانت له أبعاد دينية ومذهبية وأن خطبة التحكيم بأكملها ما هي إلا إحياء لذكرى ميلاد الخوارج وإنكارهم لصحيفة التحكيم , فالخوارج هنا يمثلون نسقا دينيا مضمرا يتخفى ويتوارى تحت قناع الشيعة .

من خلال هذا النسق نجد أن نسق الأنا / الخطيب يغيب ليحل محله نسق الأنا / الخوارج , ويمكن رصد علاقته بالأنساق الاحرى من خلال هذه الترسيمة :

<sup>1-</sup>المصدرالسابق, ص136

<sup>2-</sup>مصطفى الصاوي الجويني: البلاغة العربية تأصيل وتجديد , منشأة المعارف , الإسكندرية , دط , 1985 , ص57

# القسم الثالث من خطبة التحكيم:

"[ اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وارحم محمدا وآل محمد , وبارك على محمد وعلى آل محمد , كما صليت ورحمت وباركت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم إنك حميد مجيد , اللهم صل على العصبتين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان , وارحم الشراة في سبيلك أهل الفضل في الإسلام , اللهم ارض وصل على الخليفتين المباركتين بعد نبيك ...]"1.

إن الصلاة على حاتم الأنبياء لها فضل كبير لأنه شفيع الأمة يوم الحساب , لذا فالصلاة عليه كانت حاضرة , لأن نسق الأنا / الخطيب يسير دائما وفق النموذج السائد, وتأتي الجملة الثقافية [اللهم ارض وصل على الخليفتين المباركتين بعد نبيك ]ليخص بها كلا من أبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب رضي الله عنهما , لكن هناك تساؤل مهم يطرح نفسه لا بد من ذكره وهو : لماذا لم يذكر نسق الأنا عثمان بن عفان رضي الله عنه مع الخليفتين ؟ والمرجح في ذلك يمكن ان يتمثل فيما قام به عثمان رضي الله عنه بعد توليه الخلافة من تغيير في جهاز الحكم , ومخالفته بذلك وصية عمر بن الخطاب رضي الله عنه الذي أوصاه بعدم تغيير أي منصب في نظام الحكم لمدة سنة كاملة حتى تمدأ الأوضاع وتستقر ولا تشتعل نار الفتنة بين المسلمين , وما زاد الطين بلة هو أن معظم من قام بتعيينهم كانوا من الأمويين بحكم أنه هو نفسه أموي , ومن المحتمل أن يكون السبب غير ما ذكرناه .أما عدم ذكر نسق الأنا / الخطيب للإمام على رضى الله عنه فهو واضح الأسباب .

### القسم الرابع من خطبة التحكيم:

"[...اللهم وأصلح الأمير يوسف بن محمد وأصلحه وأصلح على يديه ووفقه للخير واعنه عليه وافتح له من عندك أعوانا وأنصارا على طاعتك , اللهم أعز به الإسلام وأهله وأذل به الكفر وأهله وانصره نصرا عزيزا وافتح له فتحا يسيرا وهب له من لدنك سلطانا نصيرا كفا بك وليا وكفا بك نصيرا , اللهم اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك غفور رحيم ]"2.

اختتم الخطيب خطبته بالدعاء للأمير يوسف بن محمد وأمته والأمم السابقة في الإيمان ,وكنتيجة فإن تكرار الرستميين لنفس الخطبة كل جمعة توحي باستحضار لحظة خروج الخوارج رضي الله عنه وبذلك تستحضر الأفكار والعواطف , على أن المتشددين من الرستميين مازالوا على تلك اللحظة .

<sup>1-</sup>الباروني :الأزهار الرياضية ,ص: 136

<sup>2-</sup>المصدر نفسه, ص:136

ثانيا : الرسائل الرستمية :قراءة ثقافية:

1-الرسالة الاولى: رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث

أ/ قصة رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث

ب/ الأنساق المعلنة في رسالة الإمام أفلح إلي المسلمين في حق نفاث:

-الخضوع لله بحمده وشكره

-الطاعة والتمرد

-العتاب والعقاب

-الرجوع والتوبة

-نفاث من المسلمين

-الخليفة صاحب السلطة

ج/الأنساق المضمرة في رسالة الإمام أفلح للمسلمين في حق نفاث

-نسق الأنا/ النسق السلطوي/ الإمام أفلح

-نسق الآخر/ الرعية / الموالي

- نسق الآخر / نفاث / المعارضة

2-الرسالة الثانية :رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الاندلس

أ/قصة رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس

ب/ الأنساق المعلنة في رسالة الإمام أفلح لصاحب الأندلس

-الدعاء

-نعم الله على بني آدم

-النصح والوعظ

ج/ الأنساق المضمرة في رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس

-نسق الأنا/ النسق السلطوي/ الإمام أفلح

-نسق الآخر / النسق السلطوي / البشير بن محمد

#### ثانيا: الرسائل الرستمية: قراءة ثقافية:

بالعلوم والآداب تزدهر الأمم ويرتفع شأنها بين باقي الحضارات التي تتاخمها , وإذا أرادت أي دولة حديثة النشأة الاستقرار الداخلي والخارجي والاستمرار لأطول وقت ممكن ,كان لابد لها أن تولي العلوم والآداب بالاهتمام , وهذا ما قام به ولاة الدولة الرستمية , حيث شيدوا مكتبة المعصومة التي تم حرقها لاحقا من طرف الشيعة , ولم يتوقف الأمر عند المكتبة , بل شيدوا المدارس ودور العلم وأصبحت تيهرت تنافس بغداد التي كانت أكبر عاصمة ثقافية وكانت الرسائل من نتائج هذا الازدهار الأدبي والعلمي , وأشهرها رسائل الإمام أفلح التي سنبحث في أنساقها لمعرفة ثقافة ذلك العصر .

تعد الرسائل الرستمية فضاء رحبا للدراسة الثقافية , لأنها كانت تستعمل لبناء علاقات ودية مع باقي الدول أو لإطفاء الفتنة أو التمرد , مما يجعلها مكثفة بالأنساق التي غالبا ما تكتسي بالطابع السياسي , وهو الطابع الذي لم تخرج عنه رسائل العهد الرستمي , والتي كان أغلبها للأئمة .

# 1-الرسالة الاولى: رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث

# أ/قصة رسالة أفلح إلى المسلمين في حق نفاث:

لكل خليفة أعداء ومعارضون ومتمردون , وهذا الأمر طبيعي في ظل الصراع حول السلطة والخلافة , وهذا ما حصل "للإمام أفلح "مع معارضيه وعلى رأسهم "فرح النفوسي "المعروف "بنفاث الخارج عن الطاعة", وقد جاءت هذه الرسالة بعد ورود أخبار تمرد نفاث لدى الرعية , والتي قامت بدورها برفع شكاوى عديدة وكثيرة إلى الإمام أفلح خاصة بعد تلك الفتاوى التي راح يطلقها , ولكن الغريب في الأمر أنه أثناء تصفحنا لكتابي "الأزهار الرياضية" و "طبقات المشايخ" وحدنا أن نفاث قد تعلم على يد الإمام أفلح , الذي إلى جانب توليه زمام الأمور في الدولة اهتم بالتدريس , وكان من حظ "نفاث" أنه تتلمذ على يد هذا الإمام , والتاريخ لا ينكر الذكاء الذي اتصف به نفاث حيث "كان يحضر مجالس الإمام رحمه الله يقرأ عليه فكان يجتهد ويجهد نفسه في دراسة العلم "أحق تفوق على أستاذه , عندئذ تطلع إلى السلطة والحكم , وقد وصل به الحد إلى إخراج مجموعة من الفتاوي التي يسميها الدرجيني "فتاوى غريبة لنفاث" وقد أورد الباروني هذه الفتاوى :

"أنكر نفاث الخطبة في الجمعة وادّعى أنها بدعة وضلال.

أنكر استعمال الإمام العمال والسعاة لجباية الحقوق الشرعية.

اعتبر أن ابن الأخ الشقيق أحق بالميراث من الأخ إلى الأب $^{3}$ 

<sup>1-</sup>الدرجيني: طبقات المشايخ بالمغرب , ص:78

<sup>78:</sup> ص. المصدر نفسه

<sup>3-</sup>الباروني :الأزهار الرياضية , ص :94

تمرد نفاث كان له أسباب ودوافع, منها الزاد المعرفي الذي تزود به, حيث جعله هذا يرى نفسه أحق بالحكم من أستاذه الإمام أفلح, إضافة إلى حبه الشديد للسلطة والطموح إليها, وهذا ما جعله يخرج عن طاعته, على الرغم من أن الدولة بلغت خلال فترة حكمه أوج ازدهارها ورقيها, حتى أنها صارت وجهة اقتصادية ومعرفية للدول المتاخمة لها, لكن هذا لم يشفع له عند نفاث الذي تسلح بعلمه كي يدعم وجهة نظره فيما يخص مخالفته له, حتى يتمكن من أن "يضمر الطعن فيه بوصفه سبب ضياع أمور المسلمين" أ

# ب/الأنساق المعلنة في رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث:

لم تخرج الرسائل الرستمية عن نطاق النسق السياسي العام , حاصة في الأنساق المضمرة , أما الأنساق المعلنة فقد ارتبطت بالنسق الديني , وهنا يكمن التضاد بين المعلن والمضمر "لأن النص الأدبي قادر على إنتاج الأنساق الإيديولوجية المتضادة." أو يمكن إيراد الأنساق المعلنة كالتالي :

-الخضوع لله بحمده وشكره: يتمثل هذا النسق المعلن من خلال الدعاء والحمد والشكر التي مارسها الإمام لأن نعم الله لا تعد ولا تحصى , ولعل هذه المقدمة محور أساسي لدى أهل العلم من بني رستم سواء كان في الخطب أو في الرسائل , والجمل الثقافية لهذا النسق هي كالآتي :"[...ألبسنا وإياك عافيته وكفانا وإياك مهمات الأمور برحمته ,... فله الحمد كثيرا والشكر دائما ,أتاني كتابك بالذي أحب من سلامتك وحسن حالك وتواتر نعم الله عليك وإحسانه إليك.]"<sup>2</sup>

-الطاعة/التمرد: يأتي هذا النسق المعلن لكي يدل على ثنائية ضدية بين أهل الطاعة وأهل التمرد على الحكم, فالإمام يصف رعيته بأهل الطاعة, ولأنهم كذلك كان الهدى في أيديهم. أما أهل التمرد فإن الإمام لم يصفهم, واكتفى فقط بذكر ما كتبه إليه رعيته في شأن ذلك التمرد من نفاث الذي وصفوه بعديم الخبرة (غلام حدث غر لا تجربة له في الأمور), والجمل الثقافية التي تمثل هذه الثنائية النسقية هي كالآتي:

"[الهدى في أيديكم

الحق ما شرعه لكم سلفكم الصالح والأئمة المرضيون

غلام حدث غر لا تجربة له في الأمور فنخاف أن جشمناه السفر والشخوص أن تحمله اللجاجة مع إعجاب الرأي والتيه بالنفس على التمادي فيهلك به نفسه ...أخذ بخلاف ما مضى عليه سلفه وأحدث مقاله ]"3 العتاب والعقاب : في هذا النسق المعلن يتوعد الإمام أفلح المتمرد على الدولة والسلطة بالعقاب ,ويصفه بصاحب البدع , كما أنه يعاتب رعيته على خشيتهم من فتاوى هذا المتمرد , خاصة أنهم أهل الطاعة والهدى والسنة الشريفة , فكيف لهم إذن أن يكثروا من الرسائل في شأنه . والجمل الثقافية لهذا النسق:"[هل انتم على شك من دينكم أو ربية في أمركم , السنة في أيديكم وأسلافكم الماضون كانوا على حالكم , بل كانت لهم عمال في حال كتماضم , وكبار يقومون بكل أمر من الحقوق وغيرها في حال الكتمان , وليس أحد منهم يقول ما حكيتموه عن هذا الغلام , فلما حدث منه ما حدث ذكرتموه كان أمرا واضحا...وأنتم على يقين من أموركم فما أحوجكم إلى مجيئه...]"4. هذا ما يخص العتاب الذي خص به رعيته.

<sup>1-</sup>يوسف عليمات : النسق الثقافي في قراءة في أنساق الشعر العربي القديم , عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع , أربد , ط1 , 2009 , ص168 والبارويي : الأزهار الرياضية , ص :97

<sup>97:</sup> ص , ص -3

<sup>4-</sup>المصدر نفسه, ص:97

أما الجمل الثقافية التي تخص العقاب فهي كالآتي:

"[...إن أبي إلا التمادي فأنتم تعلمون السيرة , فمن ابتدع في الدين وشق عصا الإسلام وقال بخلاف الحق فإنه محقوق به أن يهجر ويقصى ويبعد...]"1.

-الرجوع والتوبة: في الدين الإسلامي معروف أنه إذا تاب متمرد ورجع عن فحوى بدعه وجب على المسلمين الترحيب به لأنه تاب , ولأن الدولة الرستمية دولة مسلمة كان لابد لها أن تحقق تعاليم الإسلام وقد ذكر الإمام أفلح الترحيب بالتائب سواءاكان نفاث أو غيره , والجمل الثقافية من الرسالة هي كالآتي:"[فقدموا عليه فإن رجع عن مقالته ونزع عن بدعته فمقبول منه رجوعه ومرحبا بالتائب حيث كان ومن كان وأين كان ...]"2.

-نفاث من المسلمين: يأتي هذا النسق ليسوق فكرة أن نفاث مهما كانت درجته العلمية يبقى رجلا من المسلمين, وتحب في شأنه العقوبة شأن غيره, والجمل الثقافية التي تؤكد هذا النسق هي:"[...نفاث مثل واحد من الناس لا أخصه بشيء دون غيره والسيرة فيه وفي غيره والسنة قائمة وحكم الله لا يزول ولا يتبدل ...]" والخليفة صاحب السلطة: لا يعلو أحد على الخليفة فهو فوق كل اعتبار وليس للرعية حق في الوثوب عليه أو التدخل في الأمور السياسية التي تخصه ا والجمل الثقافية المعبرة عن هذا النسق المعلن هي: " [وليس للرعية الوثوب على السلطان والاقتفاء للخصال التي نحن أولى بالنظر فيها الوثوب على السلطان والاقتفاء للخصال التي نحن أولى بالنظر فيها خطأ من الرعية وضرب من ضروب السائبة لأن هذا وضربه ثما لا يعلم باطنه إلا بالبحث وقد يظن الظان في المرفيراه خطأ وهو عدل من حيث لا يعلم ولم يظلم من دعاكم الى نفسه وكلفكم بأن ترفعوا أموركم إليه لأن في ذلك شفقة منا عليكم ان تملكوا من حيث لا تعلمون ] " . 4

في الأخير يمكن أن نخلص إلى أن الرسالة طبعت بالطابع الديني أو النسق الديني في شقها المعلن ولأن المعلن ضد المضمر, سنكتشف مدى تناقض الأنساق المضمرة مع الأنساق المعلنة.

<sup>1-</sup>المصدر السابق: ص97.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه: ص97.

<sup>3-</sup>المصدر نفسه: ص97.

<sup>4-</sup>المصدر نفسه: ص97.

# ج/ الأنساق المضمرة في رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث:

الثقافة مجال شاسع يتكون من عدد لامتناهي من الأنساق المعلنة والمضمرة, لذلك وجب في القراءة الثقافية استحضار السياق الثقافي لكي نتمكن من كشف تلك الأنساق الثقافية وهذه الفكرة يؤكدها يوسف عليمات في كتابيه (جماليات التحليل الثقافي والنسق الثقافي قراءة في أنساق الشعر الغربي القديم)وهو يقول في هذا السياق "بأن تأويل الأنساق الثقافية والأيديولوجية في بنية النص يستوجب تكوين جهاز معرفي شمولي من قبل القارئ الثقافي ". أ

في هذه الرسالة نجد الأنساق المضمرة تتحرك في ثلاثية نسقية تتكون من السلطة والمعارضة والموالاة, وهي تنتظم كالآتي:

- نسق الأنا /النسق السلطوي/الإمام أفلح وقرينته من النص هي ورود اسم الإمام في عنوان الرسالة ثم في بداية الرسالة, فهو بمثابة المرسل وصاحب السلطة وصاحب القرار, الراعي لرعيته والحامي لحدود دولته من الأعداء الرؤوف الرحيم بالضعفاء, لكن في هذه الرسالة النسق السلطوي لا يتصف بهذه الصفات فحسب بل زادت صفاته في الجانب العلمي عامة والأدب خاصة فهو صاحب لغة تعادل السلاح في قوته وتأثيره.

-النسق الآخر/الرعية/الموالي وقرينة هذا النسق من النص هو ورود اسم الرعية في الرسالة بالإضافة , إلى وصفهم بأهل الطاعة , والرعية هنا بمثابة مرسل إليه ظاهر فهو مرسل إليه مطيع لأمر خليفته في كل الأمور ماعدا المسائل الخاطئة لأنهم أهل الطاعة .

-النسق الآخر/نفاث/المعارض وقرينة هذا النسق من النص هو ورود اسم نفاث في الرسالة , وهو يمثل مرسل إليه ضمني ؛ بمعنى أن الرسالة جاءت كخطاب مضمر مرسل لنفاث , والمعروف أن النسق المعارض يعارض بالسلاح , لكن نفاث عارض أستاذه بعلمه , وهذا الأسلوب يجعل منه نسق معارض من نوع خاص ويلزمه معاملة خاصة لكى يرجع عما أقدم عليه .

# القسم الأول من الرسالة:

"[بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

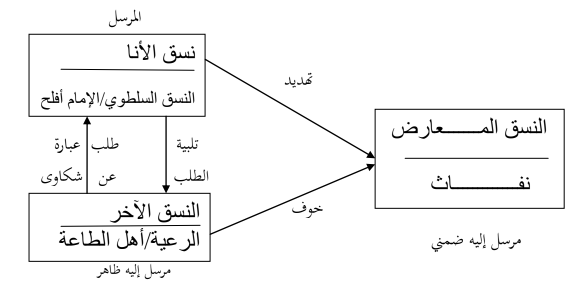
من أفلح بن عبد الوهاب إلى...أما بعد ألبسنا وإياك عافيته وكفانا وإياك مهمات الأمور برحمته كتبت إليك وأنا من قبلي من خاصتي والرعية عامة على أحسن حال جرت به عادته وتواترت به نعماؤه فله الحمد كثيرا والشكر دائما أتاني كتابك بالذي أحب علمه من سلامتك وحسن حالك وتواتر نعم الله عليك وإحسانه إليك وإلى من قبلك من الرعية وأهل الطاعة فسرني بذلك وحمدت الله كثيرا وسألته تمام النعمة علينا وعليكم برحمته إنه مجيب وذكرتم أمر نفاث وأكثرتم فيه الكتب ووصفتم عنه أشياء لا يشك احد منهم في انحا بدعة وخلاف لما مضى عليه سلفكم فإن يك كما وصفتم فما ينبغي لأحد منكم أن يخالجه

<sup>1-</sup>يوسف عليمات : النسق الثقافي قراءة في أنساق الشعر الغربي القديم ,ص 168

شك في أن ذلك ضلال لأن الهدى في أيديكم والحق ما شرعه لكم سلفكم الصالح والأئمة المرضيون رضي الله عنهم...] $^{1}$ .

ابتدأ نسق الأنا/الإمام أفلح بالدعاء لنفسه وللنسق المعارض / نفاث , والدعاء في اللغة يأتي "بمعنى الاستغاثة ويحمل الدعاء أيضا معنى العبادة "2 , وهذا يتوافق مع معناه الاصطلاحي و"الذي يعني كل ذكر لله عز وجل والثناء عليه بصفاته وأسمائه" والدعاء الذي مارسه نسق الأنا /نسق السلطة بعيد عن معنى الاستغاثة وإنما جاء كنوع من التذكير بنعمته مما يدل على قوة النسق السلطوي وحكمته . وبما أن هذه الرسالة جاءت عقب ورود أخبار تمرد النسق المعارض , فإن هذه المبادرة من النسق السلطوي تنم عن حكمته وتريثه في حل الأمور , وبمذا يرتفع النسق السلطوي بمقامه أكثر فيصبح إماما حكيما وليس خليفة فقط , لأنه رجع إلى العقل لا للقوة , والرجوع في التحكيم إلى العقل يصبح أكثر تأثيرا من قوة السلاح , وهنا تصبح صورة الإمام افلح / النسق السلطوي إيجابية في نظر رعيته , إضافة الى زرعها الأمان في نفس النسق المعارض /نفاث , وبالنظر إلى عنوان السلطوي إيجابية في نظر رعيته , إضافة الى زرعها الأمان في نفس النسق المعارض /نفاث , وبالنظر إلى عنوان هذه الرسالة (رسالة افلح إلى المسلمين في حق نفاث ) فإننا نجدها بمثابة محاولة لإرضاء الرعية على سكوته في بادئ الامر , أي في بداية تمرد نفاث ؛ ومن هنا فهذه الرسالة عبارة عن أمان للنسق المعارض/نفاث وإرضاء الرعية / النسق الأعر .

واستخدام النسق السلطوي/ الإمام أفلح للرسائل بدلا من الأسلحة ينم عن ذكاء كبير, فهو يعرف مدى قوة تأثير الكلمة في نفوس الناس لذلك كتب هذه الرسالة, وأيضا لأنه أراد عدم التسرع والتهور في أمور يمكن أن تحل بطريقة سلمية أو ربما لأن نفاث تلميذ الإمام أفلح, أو يمكن أن تكون ناتجة عن طبيعته الحكيمة في الحكم. من خلال هذا القسم من الرسالة تتضح لنا أقطاب التواصل والتي يمثلها المخطط الآتي :



<sup>1-</sup>الباروني: الأزهار الرياضية ,ص 97 .

<sup>2-</sup>ينظر : ابن منظور : لسان العرب , ص266

<sup>2-</sup>ينظر :عبد الرحمن الميداني: البلاغة العربية, ص236

ويمتلك النسق السلطوي / الإمام أفلح معجما لغويا بليغا يمكنه من التأثير في رعيته وفي نفاث على حد سواء , والجمل الثقافية في الرسالة تثبت ذلك , ومن أمثلتها :

### 1)الجمل الثقافية الموجهة للنسق المعارض /نفاث

[ألبسنا و إياك عافيته وكفانا مهمات الامور ...] إن هذه الجملة الثقافية تمثل كرم أخلاق هذا الإمام , لأن الدعاء بالخير للعدو عادة صفة لا يمكن أن يتصف بها النسق السلطوي الذي غالبا ما يحمل دلالات توحي بالتجبر والقوة وحمل السلاح في وجه المتمردين دون تعقل , وهي صفات تجعل من النسق السلطوي طاغية , لكن في هذا السياق إنزاح هذا النسق عن دلالته السائدة / الطغيان إلى دلالة الحكمة . فهو يراسل رعيته لإرضائهم ، في حين أنه كان من الممكن أن يعاقب النسق المعارض/ النفاث ويجعل منه عبرة , لكنه اختار هذا الفن النثري لاحتواء رعيته ونفاث معا.

### 2)الجمل الثقافية الموجهة للنسق الآخر /الرعية

[وإلى من قبلك من الرعية وأهل الطاعة فسريني بذلك وحمدت الله كثيرا وسألته تمام النعمة علينا وعليكم برحمته إنه بحيب وذكرتم أمر نفاث و أكثرتم فيه الكتب ووصفتم عنه أشياء لا يشك أحد منكم في أنها بدعة...]

قي بداية هذه الفقرة نجد النسق السلطوي / الإمام يصف الرعية بأهل الطاعة ثم يحمد الله عز وجل ويسأله النعمة لهم، وهو بإطلاق وصف أهل الطاعة على رعيته يسعى إلى احتوائهم , خاصة وأنهم أكثروا الرسائل في شأن نفاث . بعد وصف رعيته ينتقل النسق السلطوي/الإمام إلى جملة ثقافية يبين فيها تصديقه لرعيته فيما كتبوه له في حق نفاث , لأنهم أهل الطاعة , ولا يمكن لأحد أن يخالجه شك حول ما كتبوه . ولأنهم من أهل الطاعة من البديهي أن يكون الهدى في أيديهم , ذلك لأنهم يتبعون طريق الحق الذي شرعه لهم السلف الصالح , وهنا نجد قرينة تدل على استحضار النسق السلطوي/الإمام لشخصيات ثقافية مؤثرة هي السلف الصالح الذي يبدأ من حير الأنام المصطفى المختار خير الخلق كله نبينا محمد صلى الله عيه وسلم الذي بمحيئه ساد نور الحق، لأنه بدعوته إلى الإسلام أخرج الناس من الظلمات إلى النور والطريق المستقيم . ثم الخلفاء رضى الله عنهم والتابعين. واستحضار النسق السلطوي/الإمام لهذه الشخصيات المؤثرة في الرسالة ما هو إلا دليل على أصل رعيته ، فهو واستحضار النسق السلف الصالح .

ولم يكتف النسق السلطوي/الإمام باستحضار شخصية النبي صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين فقط , بل قام باستحضار شخصيات ثقافية أخرى هي الأئمة المرضيون الذين تداولوا على الحكم في الدولة الرستمية , بداية من عبد الرحمن بن رستم وصولا إلى ولده عبد الوهاب بن عبد الرحمن , وذلك لتأكيد فكرة أنه من أسرة تعرف طريق الحق الذي رسمه الرسول صلى الله عليه وسلم , أي أنه باستحضاره لهم يؤكد على أحقيتهم وأحقيته في تسيير زمام الأمور , ووصف المرضيين فقط يكفي لكي يؤكد أنهم أسرة مرضية تحكم بالعدل والحكمة. وأثناء وصف النسق السلطوي لأسرته بالأئمة المرضيين جعل أنساق سالبة تتوارى خلف هذا النسق البارز , وهي تأكيد جدارته وأحقيته بالحكم لا غير .

في هذا القسم من الرسالة وجه النسق السلطوي تحديدا لمن حاد عن طريق السلف الصالح وشريعته , ثم قام بلوم وعتاب النسق الآخر/الرعية على ما راودها من شكوك عندما قام النسق المعارض /نفاث بنشر تلك الفتاوى الغريبة والمخالفة لما سنه السلف الصالح , وهذا اللوم والعتاب جاء من خلال حيلة جمالية استخدمها النسق السلطوي /الإمام أفلح في تمرير ذلك , وتتمثل هذه الحيلة في أسلوب الاستفهام , وقد تم من خلال أداة الاستفهام هل و "التي يستفهم بما عن التصديق فقط" كنها خرجت عن هذا الإطار لتدل على العتاب واللوم .

<sup>1-</sup>الباروني :الأزهار الرياضية , ص 97

<sup>258</sup>عبد الرحمن الميداني :البلاغة العربية ,ص

أما التهديد الذي مارسه النسق السلطوي /الإمام أفلح فإنه يتضح لنا من خلال الجملة الثقافية [فمن أتى من بعدهم بما يخالف شريعتهم ويأخذ في غير طريقهم فهو ذو بدعة] وبدأ تمديده بوصف النسق المعارض/نفاث المخالف لشريعة السلف الصالح على حد تعبيره بأنه صاحب بدعة , فهو مارس تمديدا ضد كل من يخالف الشريعة ثم أوضح عقاب كل بدعة بداية من الضلال وصولا إلى النار , فهو بمذا نقل الوظيفة النسقية للجملة الثقافية (الاستفهام )من صيغة التصديق إلى صيغة العتاب واللوم , ثم عاد النسق السلطوي ليطبق شريعة السلف الصالح من حيث الترحيب بالتائب لكن في كلامه [..حيث كان وممن كان وأين كان..] نخلص إلى أن الإمام أفلح /النسق السلطوي نفى عن نفاث درجته العلمية المعروفة عند الناس , بالإضافة إلى نفيه عن نفسه أن يكون قد سار في طريق يخالف ما شرعه له السلف الصالح , والأنساق المضمرة من خلال علاقاتما تتحرك كالآتي :

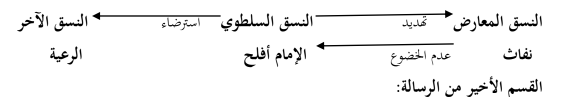
النسق السلطوي/الإمام أفلح عتاب ولوم النسق الآخر/الرعية النسق السلطوي /الإمام أفلح تقديد وترغيب النسق المعارض /نفاث

### القسم الثالث من الرسالة:

"[ وإن أبى إلا التمادي فأنتم تعلمون السيرة فمن ابتدع في دين الله وشق عصا الإسلام وقال بخلاف الحق فإنه محقوق بأن يهجر ويقصى ويبعد و نفاث واحد من الناس لا أخصه بشيء دون غيره والسيرة فيه وفي غيره والسنة قائمة وحكم الله لا يزول ولا يتبدل فأنا اشهد الله على ماكان...]"<sup>1</sup>

بعد الترحيب بالتائب في القسم السابق من الرسالة يأتي عتاب غير التائب, فالنسق السلطوي / الإمام أفلح يأمر بعقاب النسق المعارض /نفاث بالهجر والإقصاء والإبعاد, لكنه لم يذكر الموت وهذا دائما يحيلنا على أن النسق السلطوي/ الإمام أفلح لم ينس أن النسق المعارض /نفاث تلميذه, ثم يعود لينفي معاملته الخاصة لنفاث فضلا عن غيره من الناس, ويؤكد بعد النفي على أن السنة قائمة في النسق المعارض /نفاث حتى لو كان ذو شأن وذو علم ومعرفة, فهذه الصفات لا تغفر له و لن تشفع له بدعته لأن حكم الله لا يزول ولا يتبدل.

1-الباروبي :الأزهار الرياضية, ص97



"[فمن قرأ عليه كتابي فليسمع وليطع ولينتبه إلى ما أمرت به فمن انتهى إليه كتابي هذا في حرج أن قصر عما أمرت به ومن عاب احدا من عمالنا بخصلة من الخصال أو انكر عليه شيئا فليرفع ذلك إلينا فنكون نحن الذين يغيرونه إن كان مما يغير وليس للرعية الوثوب على السلطان حتى ترفع ذلك إلينا لأن الوثوب على السلطان والافتقار إلى الخصال التي نحن اولى بالنظر فيها خطأ من الرعية وضرب من ضروب السائبة لأن هذا وضربه مما لا يعلم باطنه إلا بالبحث وقد يظن الظان في المر فيراه خطأ وهو عدل من حيث لا يعلم ولم يظلم من دعائكم إلى نفسه وكلفكم بأن ترفعوا أموركم إليه لأن في ذلك شفقة منا عليكم وأن تملكوا من حيث لا تعلمون ]"1

في القسم الأخير من الرسالة نجد النسق السلطوي/الإمام أفلح يعيب على النسق الآخر /الرعية وثوبهم على السلطة , لأن هذه الأخيرة أولى من غيرها بالنظر في مثل هذه الأمور , لقوله صلى الله عليه وسلم. "كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته : الإمام راع وهو مسؤول عن رعيته , والرجل راع في أهله وهو مسؤول عن رعيته , والرجل راع في أهله ومسؤول عن رعيته ... والرجل راع في مال سيده ومسؤول عن رعيته ... والرجل راع في مال أبيه ومسؤول عن رعيته , وكلكم راع ومسؤول عن رعيته  $^{2}$ 

ولذلك وجب على النسق الآخر / الرعية عدم التدخل في أمور الحكم بشكل عام والأمور السياسية بشكل خاص , ورفع الأمور إلى المسؤول ليس قصرا أو عجزا بل طاعة وعدم تجاوز .

أطلق النسق السلطوي / الإمام أفلح وصف الوثب على السلطان بضرب من ضروب السائبة وتعنى الإنسان التائه والضال , والغاية من هذا الوصف أن النسق السلطوي يمرر فكرة أن الرعية بلا حاكم تشبه العبد التائه والضال , ولذلك وجب عدم الخروج عن القواعد التي رسمت للرعية من طرف السلطة .

في هذا القسم أيضا يعود النسق السلطوي ليلتمس العذر للنسق المعارض /نفاث الذي أنكر مكانته في الأقسام الأخرى من الرسالة , وهذا أمر راجع إلى أن النسق السلطوي / الإمام أفلح يعرف مكانة النسق المعارض / نفاث وثقافته الواسعة سواء كانت الدينية منها أو السياسية , ولكي يثبت أنه على حق قرر مواجهة النسق المعارض /نفاث بالرسائل وليس بالسلاح.

<sup>1-</sup>المصدر السابق, ص97

<sup>2-</sup>أبو عبد الله محمد بن اسماعيل البخاري : صحيح البخاري , دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع , دمشق , ط1 , 2002 , ص: 217

وهذا ليس بضعف من النسق السلطوي , وإنما حيلة استعملها لأنه يعرف إمكانات النسق المعارض /نفاث , بمعنى أن نفاث نسق معارض من نوع خاص وذو مكانة خاصة , لكن هذه المكانة العلمية الكبيرة لم تكن كافية بالنسبة للنسق المعارض لأنه يسعى لأكثر منها وهي السلطة , ومن المعروف أنه بالعلوم تتواضع العقول لكن في حالة نفاث زادته غرورا وتجبرا وطمعا أكثر . وحركة الأنساق في القسم تأتي على هذا النحو :

النسق المعارض طلاما عذر النسق السلطوي عتاب النسق الآخر النسق الآخر النسق الأعية الأعية الأعية المعارض طلاحية الرعية المعارض الرعية المعارض المعارض الرعية المعارض ال

من خلال ما تقدم نجد أن الأنساق المضمرة جاءت مناقضة للأنساق المعلنة , فالأولى حملت الطابع السياسي , أما الثانية فقد حملت الطابع الديني .

# 2-الرسالة الثانية: رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس::

# أ/قصة رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس:

إن نزول القرآن بلغة الضاد من حكمته عز وجل, فهي قادرة على الإقناع إذا حاد أي شخص عن الطريق أو تمرد لكن في نفس الوقت قادرة على صنع علاقات لا تتزعزع, فالإمام أفلح مارس سياسته عن طريق اللغة سواء الخارجية أو الداخلية. وقد ذكر الباروني أن الإمام أفلح كانت له مع "ملوك الأندلس ارتباطات ومودة يهادونه بالهدايا النفيسة ويهاديهم بمثلها وله عندهم شهرة ومقام رفيع ينظرونه بعين المهابة وعين الإجلال والاعتبار, بحيث لم يحم حول مملكته طامع من الملوك الأخرى توخيا من وثبته واندهاشا من صولته..." لكن هذه الهيبة لم تطل "ابو العباس محمد بن الأغلب ", فقام بالاستيلاء على أغلب الشطوط الافريقية وذلك لما سكن الطمع قلبه, ووصل به التوغل إلى حدود تيهرت, وقام ببناء مدينة أطلق عليها اسم العباسية, والإمام أفلح رحمه الله كان على علم بكل شيء لكنه سكت حتى أنهى أبو العباس بنائها وشيد أسواقها ووثب عليه "الإمام أفلح" وثبة الأسد بجيوشه وأجلاهم منها وأبقاها خاوية على عروشها, فهو قام بإحراق مدينة العباسية التي شيدت بالقرب من مدينة تيهرت ثم قام بكتابة رسالة إلى صاحب الأندلس يتقرب إليه. 2

جاءت هذه الرسالة بعد حادثة حرق العباسية لتوطيد العلاقات التي كان من الممكن أن تتأزم وتتصدع .

<sup>1-</sup>الباروني :الأزهار الرياضية ,ص89 2-ينظر :المصدر نفسه ,ص89

# ب/الأنساق المعلنة في رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس:

-الدعاء: يتجلى الدعاء كأسلوب في رسائل الرستميين سواء للعدو المعارض أو الصديق المقرب, وهذا ما استخدمه الإمام أفلح, فهو في الرسالة السابقة قام بالدعاء للعدو أما في هذه الرسالة فجاء الدعاء للصديق, والجمل الثقافية التي استخدمها الإمام لهذا النسق هي:"[...ألبسك الله عافيته...]"

- نعم بني آدم: ذكر الإمام أفلح نعم الله على بني آدم لأنها لا تعد ولا تحصى , منها تكريمهم على الخلق كلهم و الإمكانات التي سخرها الله سبحانه وتعالى لهم من جبال وشجر , فنعم الله تعجز الألسن عن وصفها , فالله سبحانه أكرم خلقه وجعلهم أحسن من عمّر الأرض , ولذلك وجب التذكير بالنعم لأنها تعتبر عبادة , والجمل الثقافية لهذا النسق هي :

"[... فإني أذكرك عظمة لا تنساها وفكر في صغير خلقتك , وفي عظيم ما خلقه الله وما جعله من النكال والعذاب لابن آدم وما عافى به من فاز برحمته من عظيم خلقه من السموات والأرض والجبال والشجر وأذكرك ما أعد الله لابن آدم من الكرامة التي تكل الألسن عن وصفها ...]"<sup>2</sup>

-النصح والوعظ : جاء هذا النسق على شكل نصائح لصاحب الاندلس, والجمل الثقافية التي تمثل هذا النسق هي كالآتي :

"[...أقول لك في هذا الدواء هو الاستغاثة إلى الله في العصمة فمن أراد به الإحسان عصمه أي حفضه من الإصرار على المعاصي...]

[...] الله وارغب إليه في العصمة والتوفيق وأن يحول بينك وبين عدوك فاقبل واحتهد في القبول...]

من خلال ما تقدم نجد أن الأنساق الثقافية المعلنة لم تخرج عن النطاق الديني , فهي عبارة عن نصح ووعظ , لكن بالنسبة للأنساق المضمرة سنحاول الكشف عن نطاق تحركها , لأننا قد نجد تناقضا , وهذا هو غالبا حال الأنساق المعلنة والمضمرة .

<sup>1-</sup>المصدر السابق,ص89

<sup>2-</sup>المصدر نفسه, ص89

<sup>3-</sup>المصدر نفسه, ص89

# ج/الأنساق المضمرة في رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس:

تندرج الأنساق المعلنة ضمن الإطار الديني الذي يرتبط بالنصح والوعظ, لكن سنحاول الوقوف على مدى توافقها أو تناقضها مع الأنساق المعلنة.

يمكن تحديد الأنساق المضمرة من خلال الرسالة كالتالي:

-نسق الأنا/نسق السلطة/الإمام أفلح بن عبد الوهاب : وقرينته من النص هي ورود اسم الإمام .

-نسق الآخر/النسق السلطوي/صاحب الأندلس البشير بن محمد: وقرينته من النص هي ورود اسم صاحب الأندلس باعتباره مرسلا إليه.

### القسم الأول من الرسالة:

"[باسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

من أفلح بن عبد الوهاب إلى البشير بن محمد سلام عليك وإني أحمد الله الذي لا إله إلا هو وأسأله أن يصلي على سيدنا محمد عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم وعلى آله ...

أما بعد ألبسك الله عافيته فغني أذكرك عظمة لا تنساها وفكر في صغير خلقتك وفي عظيم ما خلقه الله وما جعله من النكال والعذاب لابن آدم وما عافى به من فاز برحمته من عظيم خلقه من السموات والأرض والجبال والشجر وأذكرك ما أعده الله لابن آدم من الكرامة التي تكل الالسن عن وصفها فلو لم تكن كرامة نطلب إلا النجاة من جهنم لكان في ذلك ما ينبغي للعبيد ان ينصفوا من أنفسهم ويفارقوا جميع الملذات إلا أني اقول لك أن الدواء في هذا هو الاستغاثة إلى الله في العصمة فمن أراد به الاحسان عصمه اي حفظه من الإصرار على المعاصي ووفقه غلى التوبة...]

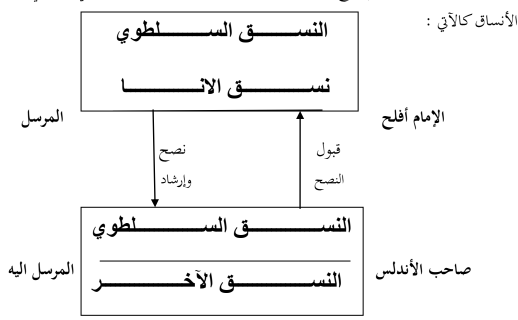
لقد ابتدأ نسق الأنا/ النسق السلطوي بالدعاء إلى النسق الآخر/ النسق السلطوي , والدعاء هنا جاء بحكم ما هو سائد في الكتابة , فهو بمثابة الانموذج الذي لا يمكن لأحد تجاوزه. والدعاء في الكتابات الرستمية خاصة منها النثرية أشبه بعمود الشعر , فهو قاعدة لا يحيد عنها خطيب أو إمام.

أغرق نسق الأنا/نسق السلطوي في النصح كونه إماما له مؤلفات في المواعظ , ولما كان له من مكانة عند صاحب الأندلس الذي كان يعتير أي نصيحة من إمام مثل الإمام أفلح بمثابة الهدية .

إن نصائح النسق السلطوي /الإمام افلح إلى النسق السلطوي/صاحب الأندلس لم تكن فقط تعبيرا عن المودة والاحترام, بل كانت لها أغراضها السياسية التي تبعت حادثة حرق مدينة العباسية.

<sup>89:</sup> ص: 9 المصدر السابق

في هذا القسم الأول نجد أن النسق الآخر/النسق السلطوي متواضع لقبوله النصيحة وهو صاحب سلطة , لكن كما قلنا النصيحة من الإمام أفلح كنز كونه إماما له شأنه وله بعده الفكري والديني والعلمي , وتأتي حركة



# القسم الثاني من الرسالة:

"[...وجعله من أوليائه الذين قال لإبليس فيهم أن عبادي ليس لك عليهم سلطان واطلب وارغب إليه في العصمة والتوفيق وأن يحول بينك وبين عدوك واعلم أنه لا شيء لمن عقل خير ممن وعظه ومن موعظة يأخذها فاقبل واجتهد في القبول إلى أن قال: وأما ما ذكرته من ان أجعل لك سبيلا وأطلق يدك وان الحاضر يرى ما لا يراه الغائب فلعمري انه كذلك ولكن ليس في هذا وإنما هي اسهم جعلها الله وأوقفها وهي وسخ أموال الناس وليس لنا فيها قضاء ولا زيادة ولا نقصان ولا أمر ولا نحي إلا على قدر الاجتهاد فاتق واجتهد جهدك في توفير الحقوق وتوجيهها إلينا و على هذا مضى من كان قبلك...]"

في هذا القسم من الرسالة نجد أن نسق الأنا /الغمام أفلح وظف أفعال الأمر لتكتمل نصيحته , والأمر معروف أنه "طلب تحقيق شيء مادي أو معنوي  $^2$  وأمثلته من الرسالة هي الأفعال التالية :

(اطلب ,ارغب),(اقبل, اجتهد),(اتق, اجتهد)

ويمكن إدراجها في الثنائيات التالية :

### الثنائية الأولى:( أطلب ,إرغب).

في هذه الثنائية نسق الأنا المتمثل في الإمام أفلح ينصح نسق الآخر المتمثل في صاحب الأندلس بالدعاء إلى الله وطلب مغفرته والرغبة في التقرب إليه عز وجل.

<sup>1-</sup>المصدر السابق ص89

<sup>2-</sup>عبد الرحمن الميداني ,البلاغة العربية , ص: 228

الثنائية الثانية :(اقبل, اجتهد)

نسق الأنا / النسق السلطوي ينصح النسق الآخر/النسق السلطوي بالاجتهاد في قبول الموعظة من الواعظ . الثنائية الثالثة: (اتق , اجتهد)

نسق الأنا/ الإمام أفلح ينصح النسق الآخر/صاحب الاندلس بالاجتهاد في تقوى الله.

من خلال هذه الثنائيات نجد أن نسق الأنا / النسق السلطوي / الإمام افلح يحمل صفة الناصح في حين النسق الآخر/النسق السلطوي/صاحب الاندلس يحمل صفة المنصوح , وهذا يدل على قيمة الإمام ومكانته عنده , وكذلك تواضع صاحب الاندلس لقبول النصيحة .

يمكن القول في الأخير ان هذه الرسالة جاءت بمثابة نصائح لصاحب الاندلس غايتها السطحية والظاهرة هي النصح , أما غايتها المضمرة فهي توطيد العلاقات بعد حادثة حرق العباسية .

ثالثا-الشعر الرستمى : قراءة ثقافية

1-القصيدة الأولى: قصيدة الإمام أفلح في فضل العلم

أ/الأنساق المعلنة في قصيدة الإمام افلح في فضل العلم

-فضل العلم

-رحلة طلب العلم

-النصح والوعظ

ب/الأنساق المضمرة في قصيدة الإمام أفلح في فضل العلم

-نسق الأنا/ الإمام أفلح

-نسق الآخر / الرعية

-نسق الآخر / المتلقى

-نسق الآخر / المعارضة /الولاة ورؤساء القبائل

2-القصيدة الثانية : قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان

أ/ الانساق المعلنة في قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان

-لا مرد لقضاء الله وقدره

-ترهیب بن ملجم

-مناقب الإمام علي

-تأثر الشاعر بحادثة مقتل الإمام على

-الشاعر يصف بن ملجم بالشيطان

-ازدراء قبيلة بن ملجم

- ابن ملجم أخسر الناس ميزانا يوم القيامة

-الدعاء على عمران بن حطان

-المدح المبطن بالهجاء

ب/الأنساق المضمرة في قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان

-نسق الأنا / بكر بن حماد

-نسق الآخر / ابن ملجم

-نسق الآخر / عمران بن حطان

ثالثا-الشعر الرستمي : قراءة ثقافية :

1-القصيدة الأولى: قصيدة الإمام أفلح في فضل العلم

أ-الأنساق المعلنة في قصيدة الإمام أفلح في فضل العلم: تمحورت الأنساق المعلنة في القصيدة في ثلاث محاور كبرى هي:

-فضل العلم: يبرز هذا النسق المعلن بشكل جلي وواضح في القسم الاول من القصيدة بداية بالمطلع فالمقدمة ثم ما يليهما من الأبيات حيث وضح الشاعر الفضل الكبير للعلم على اهله ,ثم فضل اهل العلم على الناس , فأهل العلم احياء بعلمهم وإن ماتوا , لهم من المكانة عند الله وعند الرسول صلى الله عليه وسلم ما يخولهم لان يكونوا ورثة للأنبياء مرشدين للناس , داعين غلى هدي القرآن الكريم والسنة الشريفة عن طريق تفسيرهما وشرحهما للناس , ويواصل الشاعر في ذكر فضائل اهل العلم وأهله ويعمد إلى مقارنتهم بالجاهلين من الناس المعرضين عن طلب العلم , ويوضح حال كل فريق في الدنيا والآخرة عند الله وعند الناس , فالعلم عند ذكر اسمه فقط شرف في حين ان الجهل عار عظيم والجمل الثقافية هي الأبيات من 1-32 لكن سنكتفي فقط بذكر أمثلة:

-رحلة طلب العلم: بالانتقال إلى هذا النسق المعلن يتضح لنا ان النسق السابق له كان بمثابة تمهيد ابتدأ به الشاعر أولا ليرغب الناس ويحبب العلم غلى نفوسهم , ويريهم من فضائله ما يحفزهم على الالتحاق بركب من سبقهم من أهله وهذه نقطة تحسب للشاعر الذي لم يقصر في الدعوة إلى طلب العلم والاجتهاد في تحصيله وضرورة التنقل إلى البقاع المتناثرة في أقاصي الارض خاصة ما اشتهر منها بالعلوم والمعارف , من أجل الاتصال بمشاهير العلماء والاحتكاك بهم والتتلمذ على أيديهم , ولم ينس الشاعر أن يبين آداب طلب العلم وحسن معاملة أهله إضافة إلى اختيار ما يفيد منه والعمل به .

<sup>91,90:</sup> الأزهار الرياضية ,-1

### وأمثلته من القصيدة:

" أُشْدُدْ إِلَى الْعِلْمِ رَحْلًا فَوْقَ رَاْحِلَةٍ وَاعْصِ الْكَرَى وَاصْطَبِرْ دَهْرًا عَلَىْ أَرَقٍ وَاعْصِ الْكَرَى وَاصْطَبِرْ دَهْرًا عَلَىْ أَرَقٍ وَاصْبِرْ عَلَىْ دَلِجَ الْإِغْسَاقِ مُعْتَسِفًا وَاسْذُلْ مِنَ الْجُهْدِ مَا يَشْفِيْ الْفُؤَادَ وَجُبْ وَابْذُلْ مِنَ الْجُهْدِ مَا يَشْفِيْ الْفُؤَادَ وَجُبْ وَابْذُلْ مِنَ الْجُهْدِ مَا يَشْفِيْ الْفُؤَادَ وَجُبْ وَابْدُلْ مِنَ الْجُهْدِ مَا يَشْفِيْ الْفُؤَادَ وَجُبُ وَابْدُلُ مِنَ الْجُهْدِ مَا يَشْفِيْ الْفُؤَادَ وَجُبُ وَابْدُلُ مِنَ الْجُهْدِ مَا يَشْفِي الْفُؤَادَ وَجُبُ وَالْطُفْ بِمَنْ أَنْتَ مِنْهُ الْعِلْطَ الْوَلَى الزَّمَانِ بَجِدْ وَالْطُفْ بِمَنْ أَنْتَ مِنْهُ الْعِلْدِ الْمُلْ الْعَلْسِ مُنْقَبِسٌ لَوْ كَانَ فَظًا غَلِيْظَ الْقَلْ لَعْلِي الْقَلْ الْقَلْ الْمَانِ مَنْ مَنْ اللهِ مَنْ الْعِلْ الْقَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْعَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْعَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْعَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْعَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْقَلْ الْعَلْ الْقَلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعُلْ الْعُلْ الْعَلْ الْعَلْ الْقَلْ الْعَلْ الْعِلْمُ الْعُلْسُلُولُ اللْعُلْ الْعَلْ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْفُولُ الْوَلْمُ الْعُلْلُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْ

وَكُنْ إِلَىٰ طَلَبِ التَّعْلِيْمِ سَيَّارًا وَصِلْ إِلَىٰ الْعِلْمِ فِيْ الْآفَاقِ أَسْفَارًا وَاقْفَارًا وَاقْفَارًا مَا هَامَهُ الأَرْضِ غَيْطَانًا وَأَقْفَارًا مَا هَامَهُ الأَرْضِ أَحْزَانًا وَأَقْفَارًا عَانِ هَمُ وَ اقْتَبِسْ مِنْ نَارِهِمْ نَارًا فَصَلًا فَأَكُومْ بِأَهْلِ الْعِلْمِ نُوَّارًا فَضَلًا فَأَكُومْ بِأَهْلِ الْعِلْمِ نُوَّارًا وَكُنْ بِهِ مُشْفِ عَلَا الْعِلْمِ الْوَلْ جَارًا وَكُنْ بِهِ مُشْفِ عَلَا بَرًّا وَلَوْ جَارًا حَدِّدْ لَهُ كُلَّ يَوْمٍ مِنْ فَلَا وَلَوْ جَارًا حَدِّدْ لَهُ كُلَّ يَوْمٍ مِنْ فَلَا وَلَوْ جَارًا حَدِّدْ لَهُ كُلَّ يَوْمٍ مِنْ فَلَا وَلَوْ جَارًا

-النصح والوعظ: وهذا النسق المعلن ليس بغريب عن سابقيه وهذا راجع إلى ما عرف به الشاعر من الزهد في الدنيا والإعراض عنها وما يتصل بذلك من الوعظ والتوجيه وهي ميزة أساسية تنفرد بها مؤلفاته ومدوناته الأدبية فنحد في الابيات الاخيرة المخصصة لهذا النسق المعلن جملة متنوعة من النصائح والإرشادات تمثلت فيما يلي: النهى عن النفاق

صلة الرحم

الجليس الصالح

الاعتصام بالله عز وجل

التوحيد

وأمثلة هذه النصائح من القصيدة هي كالتالي:

"فَلَاْ ثُخَاْدِعْ بِمَاْ تُبْـــــدِيْهِ خَـــاْلِقَنَا وَاجْهَرْ وَسِرَّ التُّقَىٰ وَاذْرِفْ دُمُوْعَ دَمٍ مَوْلَاْكَ يَعْلَــمُ مَاْ ثُخْفِيْ الصُّدُوْرُ فَلَاْ

وَاجْعَلْ لِنَفْسِكَ حَظًّا مِنْ مُذَا كُرَةٍ وَصِلْ إِلَىٰ بَحْلِسِ تَحْلُوْ الْهُمُوْمَ بِـهِ

وَاحْذَرْ وَكُنْ عَنْ قَبِيْحِ الْفِعْلِ فَرَّارَا وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُخْفِيْهِ إِضْمَ الْرَا وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُخْفِيْهِ إِضْمَ الرَّا تَعْلَمُ مَا تُخْفِيْهِ عِضْمَ خَدَارًا تَعْلَمُ بَفِعْلِكَ مَهْمَا كُنْتَ غَدَّارًا

وَلَا تَكُنْ لِأَخِيْكَ الْبَرِّ هَجَّ اْرَا مَعَ الصّدِيْقِ إِذَا اسْتَوْحَشْتَ إِسْمَاْرًا "<sup>2</sup>

92,91: ص ص-1

وَلاْ تَكُنْ مِنْ جَمِيْعِ النَّاسِ فَرَّارُا فَإِنَّ فِيْ النَّاسِ صَدَّافًا وَمَكَّارُا قَصْدًا وَلا تُكْثِرَنَّ الصَّحْبِ إِكْتَارُا مَذَاقَ وُدِّ وَبِالْأَسْنَانِ كَشِّانِ الْكَارُا لِنَفْسِهِ قُرَنَاءَ لَهُ قَدْ صَاْرَ غَدَّارُا إلَّا الْقَلِيْلُ وَذَلِكَ الْقِلُ قَدْ بَارًا

" وَجَاْنِ النَّذْلَ لَا تَتْرُكْ سَبَ اْحَتَهُ وَعَاْشِ النَّاْسَ وَانظُرْ مَنْ تُعَاشِرُهُمْ وَعَاْشِ النَّاسَ وَانظُرْ مَنْ تُعَاشِرُهُمْ صَاْحِبْ أَحَا الصِّدْقِ مَعَ عِلْمٍ تُسَرُّ بِهِ فَرُبَّ مُكَثِّرٍ صَحْبٍ لَا يَزَالُ يَ رَيْ فَرَبَ مُكَثِّرٍ صَحْبٍ لَا يَزَالُ يَ رَيْ وَوَرُبَّ مُحَبِّةٍ مَنْ يَهْوَى الْفَتَى جَلَبَتْ وَرُبَّ صُحْبَةِ مَنْ يَهْوَى الْفَتَى جَلَبَتْ مَا فِيْ الزَّمَانِ بَقِي خِلِّ تُسَرُّ بِ فَي عَلِي الزَّمَانِ بَقِي خِلِ تُسَرُّ بِ فَي عَلِي الرَّمَانِ بَقِي خِلِ تُسَرُّ بِ فَي عَلِي الرَّمَانِ بَقِي خِلِ تُسَرُّ بِ فِي الرَّمَانِ بَقِي خِلِ تُسَرُّ بِ فَي الرَّمَانِ بَقِي خِلِ تُسَرُّ بِ فَي الرَّمَانِ بَقِي خِلِ قُسَرُ الْمَانِ اللَّهُ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ اللَّهُ الْمَانِ الْمِلْمُ الْمِلْ الْمَانِ الْمِلْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمِلْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمِلْمِي الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمِلْمُ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمُعْلِقِي الْمَانِ الْمِلْمِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمِلْمِ الْمَانِ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمِلْمُ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمِلْمِيْمِ الْمَانِي الْمَانِيْمِ الْمَانِ الْمَانِ الْمِلْمَانِ الْمِلْمُ الْمَانِ الْمَانِ الْم

فَالنَّاسُ كَانُوْا كَلَمْعِ الْإِلِّ غَرَّارًا كَلَمْعِ الْإِلِّ غَرَّارًا كَفَىْ عَرَّارًا كَفَىْ بِرَبِّكَ رَزَّاقًا وَغَفِّ مَنِ نَصْطَّارًا طَرَفًا إِلَى خِشْيَةِ الرَّحْمَنِ نَصِطَّارًا لُطُفًا خَفِيًّا يَرُدُّ العُسْرَ إِيْسَارًا

وَكُنْ بِرَبِّكَ لَا بِالنَّاسِ مُعْتَصِمً فَيْ بِوَبِّكَ لَا إِلنَّاسِ مُعْتَصِمً الْكَ لَهُ وَثِقْ بِهِ وَاسْتَكِنْ فِيْمَا دَعَ الْكَ لَهُ خَيْرُ الْعِبَادِ عِبَ اللهِ أَنَّ لَهُ تَرِي لَهُ عِنْدَ حَوْفِ الْعَبْدِ مِنْ ضَرَر تَرَى لَهُ عِنْدَ حَوْفِ الْعَبْدِ مِنْ ضَرَر

فَرْدٌ قَدِيْمٌ مَدِيْدُ الْمُلْكِ قَهَّ ارْاً اللهُ الْمُلْكِ قَهَّ ارْاً اللهُ اللهُ عِلْمُ اللهِ اللهُ ا

سُبْحَانَهُ صَمَدٌ لَا شَيْءَ يُشْبِهُ \_\_\_\_\_ أَنَا الْفَقِيْرُ إِلَيْهِ أَرْجُوْ رَحْمَتَ \_\_\_\_\_ أَنَا الْفَقِيْرُ إِلَيْهِ أَرْجُوْ رَحْمَتَ \_\_\_\_\_ أَنَا الْفَقِيْرُ إِلَيْهِ أَرْجُوْ رَحْمَتَ \_\_\_\_\_

### ب/ الأنساق المضمرة في قصيدة الإمام أفلح في فضل العلم:

يشكل العلم ظاهرة لافتة للانتباه في شعر الإمام افلح , إذ يلحظ الدارس لشعره أن معظم قصائده تحتفي برؤية خاصة تجاه العلم بأبعاده الرمزية والنسقية النامية في بنية النص الشعري , ولعل في هذا التوظيف الفاعل للعلم في شعر الإمام افلح وخاصة القصيدة موضوع الدراسة, ما يسمح لنا بمحاولة فك الشفرات النسقية التي تضمرها الأنساق المعلنة في أبيات القصيدة التي بدورها تحول العلم إلى ظاهرة ثقافية مركزية يبث من خلالها الشاعر مواقفه الفكرية والايديولوجية عن طريق جماليات اللغة و إشارياتها .

في القصيدة تتحرك الأنساق المضمرة من خلال النسقين التاليين:

نسق الأنا / الإمام أفلح : ويتضح لنا هذا النسق المضمر من خلال كتاب الازهار الرياضية الذي ينسب هذه القصيدة إلى الإمام أفلح وهي تعتبر اشهر قصيدة في الأدب الرستمي ويعتبر هذا النسق مرسلا للخطاب .

نسق الآخر/الرعية/المتلقي: لكل خطاب مرسل ومرسل إليه وهذا هو شأن هذه القصيدة التي تعتبر رسالة من الإمام افلح غلى مرسل إليه يتمثل في المتلقى .

يقول الإمام أفلح في مطلع قصيدته فضل العلم:

وَلَيْلُهُمْ بِشُمُوْسِ الْعِلْمِ قَدْ نَاْرَاْ يُرِيْكَ أَشْحَاْصَهُمْ رَوْحًاْ وَإِبْكَاْرَاْ" أَ

" الْعِلْمُ أَبْقَىْ لِأَهْلِ الْعِلْمِ آثَارَا يَحْيَىْ بِهِ ذِكْرُهُمُ طُوْلَ الزَّمَاْنِ وَقَدْ

أهم ما يمكن ملاحظته في هذه الابيات هو أن نسق الأنا / الشاعر يحذو حذو الشعراء العباسيين الذين كان لهم فضل السبق في الخروج عما كان سائدا ومتعارفا عليه في القصيدة الجاهلية من وقوف على الاطلال في مطالعها, ويمكن تبرير ذلك بسعة اطلاع الشاعر واحتكاكه بعلوم المشرق العربي وآدابه , كما ان لطبيعة المكان الجغرافية اثر في ذلك , فلا توجد هناك تلك الطبيعة القاسية ولا القبائل ولا غيرها مما يساعد في الوقوف على الطلل , لأن الدولة الرستمية كما هو معروف دولة مستقرة جغرافيا في رقعة مضبوطة الحدود وبناءا على هذا فإن القراءة الثقافية الفاحصة لمقدمة القصيدة القباسية الحديثة مجرد الفاحصة لمقدمة القصيدة تظهر ان الشاعر بعزوفه عن المقدمة الطللية لم يكن يقلد القصيدة العباسية الحديثة مجرد تقليد أعمى , بل عن وعي منه , فتوظيفه لموضوع العلم في مقدمته شكل قيمة ثقافية جديدة تكمن في أنه تمكن من ان يبدع انساقا حديدة تختلف كل الاختلاف عن تلك التي تشي بما المواضيع الاخرى كالخمر وغيرها في الشعر العباسي والعلم عموما يقترن في ثقافة الشاعر بمصير دولته ورعيته ويتجلى ذلك في أن الشاعر الذي يمثل نسق الانا قد خص بالدرجة الاولى رعيته والتي تمثل نسق الآخر – بمذه القصيدة ويمكن ملاحظة ذلك على المتداد أبياتما كالتالي :

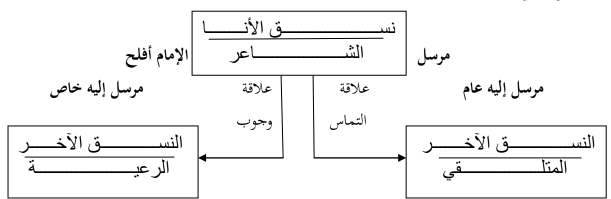
<sup>1-</sup>المصدر السابق,ص:90

"أَشْدُدْ إِلَى الْعِلْمِ رَحْلًا فَوْقَ رَاْحِلَةٍ وَاعْصِ الْكَرَىٰ وَاصْطَبِرْ دَهْرًا عَلَىٰ أَرَقٍ وَاعْصِ الْكَرَىٰ وَاصْطَبِرْ دَهْرًا عَلَىٰ أَرَقٍ فَاطْلُبْ مِنَ الْعِلْمِ مَا تَقْضِيْ الفُرُوْضَ بِهِ وَأَحْسِنْ الْكَشْفَ عَنْ عِلْمٍ تُطَالِبُهُ فَلَا تُخْدِعْ بِمَا تُبْ لِيهِ خَالِقَنَا فَلَا تُجْبُ لِيهِ خَالِقَنَا وَكُنْ بِرَبِّكَ لَا بِالنَّاسِ مُعْتَصِمً للهِ وَكُنْ بِرَبِّكَ لَا بِالنَّاسِ مُعْتَصِمً للهِ النَّاسِ مُعْتَصِمً للهَ

وَكُنْ إِلَى طَلَبِ التَّعْلِيْمِ سَيَّارًا وَصِلْ إِلَى الْعِلْمِ فِيْ الْآفَاقِ أَسْفَارًا وَصِلْ إِلَى الْعِلْمِ فِيْ الْآفَاقِ أَسْفَارًا وَارْدِفْ بِهِ عَمَلًا فِيْ الْقَلْبِ نَزَّارًا وَانْصِتْ بِحِسِّكَ أَسْمَاعًا وَأَبْصَارًا وَانْصِتْ بِحِسِّكَ أَسْمَاعًا وَأَبْصَارًا وَانْصِتْ بِحِسِّكَ أَسْمَاعًا وَأَبْصَارًا وَالْحَذَرْ وَكُنْ عَنْ قَبِيْحِ الْفِعْلِ فَرَّارًا قالنَّاسُ كَانُوا كَلَمْعِ الْإِلِّ غَسِرًازًا "1

إن منصب نسق الآنا / الشاعر ومكانته الرفيعة في الدولة هي ما أعطى له الشرعية التامة في وجيه النصح والإرشاد إلى النسق الآخر / رعيته , هذا إن لم يكن أمرا ونحيا لأن "الأصل في الامر والنهي أن يدلا على الوجوب إذا كانا من الأعلى إلى الأدنى"  $^2$ , وهو ما يتناسب والتوظيف المكثف لأسلوبي الامر والنهي في القصيدة , فالآمر الناهي غالبا ما يكون ذا وعي وحكمة كبيرين , وهو ما يتوفر في الشاعر , لأنه إمام ورجل علم, عرف بورعه وزهده بين الناس , بل إنه كان معلما له من الطلبة و المناظرات وحلقات العلم ما لا يستهان به .

أما إذا استقرانا هذه الأبيات من ناحية ثانية واعتبرنا نسق الآخر هو المتلقي بصفة عامة , فإن أسلوبي الأمر والنهي يدلان على الالتماس لتساوي نسقي الانا والآخر , وهنا يتحول كل من الأمر والنهي على المستوى الرمزي إلى أداتين نسقيتين توحيان بالعلاقة الحركية بين نسقي الأنا/ الشاعر والآخر/ الرعية / المتلقي وهي علاقة تسير في اتجاه واحد في كلتا الحالتين .



ويوظف نسق الأنا / الشاعر أداة أسلوبية فاعلة أحرى في القصيدة تتمثل في المقارنة التي يمكن إضافتها إلى قائمة الأدوات النسقية إلى جانب الأمر والنهي , فهو يعمد في مواضع كثيرة في القصيدة غلى مقارنة بين ثنائية (أهل العلم, أهل الجهل) من الناس ويوضح الفروقات بينهم يقول :

<sup>93-91</sup> من 91-1الباروني : الأزهار الرياضية , ص

<sup>2-</sup>مسعود بودوخة : مدخل الى البلاغة العربية وعلومها , بيت الحكمة للنشر والتوزيع , الجزائر , ط1 , 2015 ص ص: 20 , 20

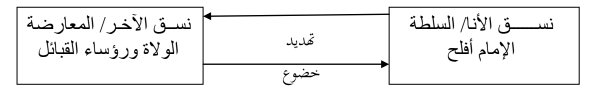
" حَيُّ وَإِنْ مَاْتَ ذُوْ عِلْمٍ وَذُوْ وَرَعٍ أَوْ أَنَّهَا غَبَرَتْ أَشْخَاصَهُمْ وَمَضَوْا وَذُوْ حَيَاةٍ عَلَىْ جَهْلٍ وَمَنْقَصةٍ حَيَاتُهُ عَدَمٌ فِيْ طُوْلِ مُدَّتِهِ ويقول أيضا في موضع آخر:

الْعِلْمُ عِلْمٌ كَفَىْ بِالْعِلْمِ مَكْرُمَةً كَمْ جَاْهِلٍ بِأُمُوْرِ الدِّيْنِ مُتَخَبِّطٍ يُشَرِّفُ الْعِلْمُ لِلْإِنْسَانِ مَنْزِلَـــةً مَا لِلْفَتَىْ غَيْرَ نُوْرِ الْعِلْمِ مِنْ رُتَبٍ

إِنْ كَاْنَ فِيْ مَنْهَجِ الْأَبْرَارِ مَاْ مَاْرَا مَا مَاْرَا مَاْ مَاْرَا مَاْ مَاْرَا مَاْ مَاْرَا مَاْ مَاْرَا وَلَا يُبَالِيْ أَخِيْرًا نَالَ أَمْ عَاْرَا كَمَيِّتٍ قَدْ تَوَىْ فِيْ الرَّمْسِ إِعْصَارَا

وَمَنْ يُرِدْ غَيْرَ خَيْرِ الْعِلْمِ مَا اخْتَاْرَا وَالْحِهْلِ أَدْبَاْرَ الْعِلْمِ مَا اخْتَاْرَا وَالْحَهْلِ أَدْبَاْرَ الْوَكْمَةُ فِي مِنْ جَنَاهُ الْعَذْبِ أَطْمَارًا وَيَجْتَذِيْ مِنْ جَنَاهُ الْعَذْبِ أَطْمَارُا "أَلْمُ وَالْجُهْلُ عِنْدَ اِسْمِهِ أَعْظِمْ بِهِ عَاْرًا "أَلَا

ينجح نسق الأنا / الشاعر مرة أخرى في ما سبق من الأبيات من أن يعبر عما يريده بدقة بالغة وبلغة شعرية جمالية حدا , حيث يتحول هنا كل من أهل العلم وأهل الجهل إلى أداتين رمزيتين تحيلان إلى المركز/ السلطة, والهامش / المعارضة , وهما نسقان مضمران خلف العلامات اللغوية وتمثل السلطة هنا حاكم الدولة وإمامها الذي هو نسق الانا/ الشاعر , وإذا اخذنا بعين الاعتبار الاوضاع السياسية والاجتماعية التي تزامنت مع قول نسق الأنا/ الشاعر للقصيدة , حيث كانت الأولى شبه هادئة ومستقرة والثانية مزدهرة وراقية , فإن المعارضة تمثل ولاة الدولة ورؤساء القبائل والعشائر الذين يتمتعون بالقوة والجاه ونفوذ الكلمة لدى عشائرهم , لما يملكونه من مال وسلطان وأراض ومواش , ولما اتخذوه من حدم وعبيد وحاشية في قصورهم في ظل حكم نسق الأنا / الإمام وعدله , حيث خامرهم الكبر ودخلتهم الأنفة من أن تقام عليهم حدود الشرع الشريف , أو أن يتقيدوا بقانون من قوانين الدين أو قوانين الدين المولة . عندها شمر نسق الانا/ الإمام عن ساق الحزم , وكشف عن عضد العزم , وسارع إلى إطفاء ملم من بينها التهديد المغلف في الخطابات الادبية كالقصائد , والذي توجه به إلى هؤلاء المعارضين الذين سولت لهم من بينها التهديد المغلف في الخطابات الادبية كالقصائد , والذي توجه به إلى هؤلاء المعارضين الذين سولت لهم من بينها التهديد المغلف في الخطابات الادبية كالقصائد , والذي توجه به إلى هؤلاء المعارضين الذين سولت لهم من بينها التهديد المغلف في الخطابات الادبية كالقصائد , والذي توجه به إلى هؤلاء المعارضين الذين سولت لهم معاناة القتال وقامت مقام تجنيد الجنود وسفك الدماء ويمكن تحديد العلاقة بين هذين النسقين كالتالي :



<sup>1-</sup>الباروني : الأزهار الرياضية , ص ص: 90 , 91

وتقودنا القراءة الثقافية المعمقة هذه المرة إلى نسق المضمر الجديد مبثوث في ثنايا الابيات التالية , والتي تبدو للوهلة الأولى قد خصت للكلام عن فضل أهل العلم على الناس وضرورة إكرامهم :

 " لِلَّهِ عُصْبَةُ أَهْلِ الْعِلْمِ إِنَّ لَمُمْ الْعِلْمِ إِنَّ لَمُمْ الْعَلْمِ الْعَلْمِ أَنْ لَمُمْ الْأَوْا الْأَمَانِيَ بِهِ طَرَّا وَبَاْنَ لَمُمْ لِلْعِلْمِ فَضْلُ عَلَىٰ الْأَعْمَاٰلِ قَاطِبَةً مِثْلَ دَمِ الشُّهَدَاْءِ الْمُحْرَمِيْنَ لَمُمْ مِثْلَ دَمِ الشُّهَدَاْءِ الْمُحْرَمِيْنَ لَمُمُ الْمُعِيْنِ لَمُمُ الْعُرِمْ بِحِمْ مِنْ ذَوِيْ الْفَضْلِ الْمُبِيْنِ لَمُمُ الْعَلْمُ مُقْتَبِسُ وَالْطُفُ بَمِنْ أَنْتَ مِنْهُ الْعِلَا الْمُلِيثِ مُنْهُ مُقْتَبِسُ لَوْ كَانَ فَظَا عَلِيْظَ الْقَلْسِبِ مُنْقَبِضًا لَوْ كَانَ فَظا عَلِيْظَ الْقَلْسِبِ مُنْقَبِضًا فَوَالْدِدَهُ فَوَالْدِدَهُ فَاللَّافُ مُسْتَخْرِجٌ مِنْهُ فَوَالْدِدَهُ

تتمثل الدلالة الرمزية لأهل العلم الذين يطالب نسق الانا / الشاعر في قصيدته بمدحهم وإكرامهم في آبائه وأجداده/ نسق تاريخي من الحكماء والملوك الذين سبقوه في الحكم والذين حنكتهم التحارب وأبحروا في بحار الحكمة واغترفوا منها , فكان لهم فضل كبير على الناس / نسق المخاطب , من رغد في العيش واستقرار وأمن في ديارهم , لذلك فهو يرى من وجهة نظره أن من واجبهم رد الجميل ولا يكون ذلك إلا بالطاعة والولاء للحاكم وأسرته . والخطاب هنا موجه أيضا إلى مواليه من الولاة ورؤساء القبائل بعد ان قام بإخضاعهم لسلطانه , حيث عليهم ان يقبلوا اوامره وينتهوا بنواهيه دون جدال . وهنا تبرز من جديد فطنة نسق الانا / الإمام ودهاؤه , فهو يضع مواليه في اختبار ليكشف من يكن له الولاء ومن يكن له التمرد والعصيان , وفعلا استطاع أن يخضعهم له خضوعا تاما , فقد صار كل واحد منهم يخاف من قرينه أكثر من الإمام في حد ذاته وأصبحوا يتنافسون في التقرب إلى الحاكم وإظهار الولاء له عندئذ أمن مكرهم ورد كيدهم في نحورهم وكفى أمرهم تماما.

<sup>1-</sup>المصدر السايق, ص ص: 91, 92

2-القصيدة الثانية : قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان الشاعر: أ/الأنساق المعلنة في قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان الشاعر:

- لا مرد لقضاء الله وقدره.

- ترهیب ابن ملجم:

قُلْ لِابْنِ مُلْجِمِ وَالْأَقْدَارُ غَالِبَةٌ

-مناقب الإمام على رضى الله عنه:

قَتَلْتَ اَفْضَلَ مَنْ يَمْشِيْ عَلَىْ قَدَمِ وَأَعْلَمَ النَّاسِ بِالْقُرْآنِ ثُمَّ بِمَا صِهْرَ النَّبِيِّ وَمَوْلَاهُ وَنَاْصِرَهُ وَكَاْنَ مِنْهُ عَلَىْ رَغْمِ الْحَسُوْدِ لَهُ وَكَاْنَ فِيْ الْحُرْبِ سَيْفًا صَاْرِمًا ذَكَرًا

أَضْحَتْ مَنَاْقِبُهُ نُوْرًا وَبُرْهَاْنَا مَكَاْنَ هَاْرُوْنَ مِنْ مُوْسَىٰ بن عِمْرَاْنِ لَيِّنًا إِذَا لَقِيَ الْأَقْرَاْنَ أَقْرَاْنَا

- تأثر الشاعر بحادثة قتل الإمام على رضى الله عنه.

-التعجب من قتل الإمام على والتعظيم بكمال قدرة الله تعالى إذ لا راد لما قدره: فَقُلْتُ سُبْحَاْنَ رَبِّ النَّاسِ سُبْحَاْنَا

ذَكَرْتُ قَاْتِلَهُ وَالدَّمْعُ مُنْحَدِرٌ -الشاعر يصف ابن ملجم بالشيطان:

إِنِّيْ لَأَحْسَبُهُ مَا كَاْنَ مِنْ بَشَرٍ

-ازدراء قبيلة بن ملحم.

-ابن ملجم احسر الناس ميزانا يوم القيامة: أَشْقَىٰ مُرَاْدٍ إِذَا عُدَّتْ قَبَاْئِلُهَا

- تشبيه ابن ملجم بعاقر الناقة التي أهلكت ثمود:

كَعَاْقِرِ النَّاْقَةِ الْأُولَىٰ الَّتِيْ جَلَبَتْ

-المدح المبطن بالهجاء:

يَا ضَرْبَةً مِنْ تَقِيٍّ مَاْ أَرَاْدَ كِمَا بَلْ ضَرْبَةٌ مِنْ غَويٍّ أَوْرَتَتْهُ لَظَّيْ كَأَنَّهُ لَمْ يُرِدْ قَصْدًا بِضَرْبَتِهِ

يَخْشَى الْمَعَادَ وَلَكِنْ كَانَ شَيْطَانَا

هَدَمْتَ وَيْلَكَ لِلْإِسْلَامِ أَرْكَانَا

وَأُوَّلَ النَّاسِ إِسْلَاهًا وَإِيْمَانَا

سَنَّ الرَّسُوْلُ لَنَا شَرْعًا وَتِبْيَاْنَا

وَأَخْسَرُ النَّاسِ عِنْدَ اللهِ مِيْزَاْنَا

عَلَىٰ تُمُوْدَ بِأَرْضِ الْحِجْرِ خُسْرَاْنَا

إِلَّا لِيَبْلُغَ مِنْ ذِيْ الْعَرْش رِضْوَأْنَا مُخَلَّدًا قَدْ أَتَىْ الرَّحْمَنَ غَضْبَأْنَا إِلَّا لِيَصْلَحْ عَذَابَ الْخُلْدِ نِيْرَانَا

### ب/ الأنساق المضمرة في قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان الشاعر:

لكل معلن مضمر هذا هو حال اللغة , أي أن الثاني يوجد بالضرورة إذا وجد الأول وفي قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان تتحرك الأنساق المضمرة في ثلاثية نسقية هي كالآتي :

1/نسق الأنا/الشاعر بكر بن حماد .

ابن ملجم الآخر وهو مركب / متحول ، وفيه: أ-نسق الآخر /ابن ملجم 2نسق الآخر 2مران بن حطان -نسق الآخر 2مران بن حطان

### القسم الأول من القصيدة:

" قُلْ لِابْنِ مُلْجِمٍ وَالْأَقْدَارُ غَالِبَةٌ هَدَمْتَ وَيْلَكَ لِلْإِسْلَامِ أَرْكَانَا قُلْ لِابْنِ مُلْجِمٍ وَالْأَقْدَارُ غَالِبَةٌ وَإِيمُانَا  $\tilde{c}$  وَأَوَّلَ النَّاسِ إِسْلَامًا وَإِيمُانَا  $\tilde{c}$  وَأَوَّلَ النَّاسِ إِسْلَامًا وَإِيمُانَا  $\tilde{c}$ 

في هذا القسم من القصيدة نجد أن نسق الأنا / بكر بن حماد يعاتب نسق الآخر / ابن ملجم على قتله أفضل الناس (الإمام علي رضي الله عنه). والعتاب هنا وظف له نسق الأنا أفعال (هدمت, قتلت) لكي يثبت أن عتابه في محله وأن النسق الآخر/ ابن ملجم يستحق العتاب على فعلته ولم يكتف نسق الأنا /الشاعر بتوظيف هذه الأفعال فقط لمعاتبة النسق الآخر / ابن ملجم وإنما استعمل أيضا حيلا جمالية تمثلت في الوصف فاستعماله للأفعال سابقة الذكر جاء ليدل على أن فعل النسق الآخر/ ابن ملجم وقع في الماضي هذا بالإضافة إلى استحضاره للإمام علي من خلال الكناية التي وظفها للدلالة على الإمام علي (هدمت للإسلام أركانا)حيث جاءت لتعظم مكانة الإمام علي بن أبي طالب في الإسلام ولم تقف عند هذا الحد بل خرجت من إطار التعظيم لعلى إلى إطار اللوم والعتاب في حق بن ملجم وتسير العلاقة بين هذين النسقين في اتجاه واحد كالتالي :

### نسق الأنا عتاب نسق الآخر بن ملجم

### القسم الثاني من القصيدة:

" وَأَعْلَمَ النَّاسِ بِالْقُرْآنِ ثُمُّ بِمَا صَهْرَ النَّاسُولُ لَنَا شَرْعًا وَتِبْيَانَا صِهْرَ النَّبِيِّ وَمَوْلَاهُ وَنَاْصِرَهُ أَضَحَتْ مَنَاْقِبُهُ نُوْرًا وَبُرْهَاْنَا صِهْرَ النَّبِيِّ وَمَوْلَاهُ وَنَاْصِرَهُ مَنَاقِبُهُ نُوْرًا وَبُرْهَاْنَا وَكَاْنَ مِنْهُ عَلَىٰ رَغْمِ الْحُسُودِ لَهُ مَكَاْنَ هَارُوْنَ مِنْ مُوْسَىٰ بنِ عِمْرَاْنِ وَكَاْنَ مِنْهُ عَلَىٰ رَغْمِ الْحُسُودِ لَهُ مَكَانَ هَارُوْنَ مِنْ مُوْسَىٰ بنِ عِمْرَاْنِ وَكَانَ مِنْهُ عَلَىٰ مِنْ مُوْسَىٰ بنِ عِمْرَاْنِ وَكَانَ مِنْهُ عَلَىٰ وَعَنِي الْأَقْرَانَ أَقْرَانَا "2

في القسم الثاني من القصيدة يعمد نسق الأنا / الشاعر إلى تغييب النسق الآخر/ ابن ملحم ليعوضه بشخصية ثقافية تتمثل في الإمام علي بن أبي طالب , وقد خص نسق الانا / الشاعر هذه الابيات بمناقبه فقط لإظهار مكانته الكبيرة .

<sup>1-</sup>محمد رمضان شاوشي : الدر الوقاد , ص:62.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه ,ص63.

وظف نسق الأنا / الشاعر الوصف لأنه مسرح الصفات اللامتناهية , وهو يتناسب مع الموصوف متناهي الأوصاف , وتتمثل هذه الصفات في الجمل الثقافية الآتية :

- -أعلم الناس بالقرآن ثم بما سن الرسول .
  - -صهر النبي ومولاه وناصره .
  - –أضحت مناقبه نورا وبرهانا .
  - كان في الحرب سيفا صارما ذكرا .
    - لينا إذا لقى الأقران اقرانا

تمثل هذه الجمل الثقافية وصفا يليق بالإمام علي كونه اكثر الناس علما بالقرآن والسنة النبوية زد على ذلك صلة المصاهرة بينه وبين اعظم الخلق . والمعروف عن الإمام أنه صارم مع أعداء الإسلام لين طيب القلب مع الضعفاء . وتأتي الاوصاف هنا مطابقة تماما للموصوف بعيدة عن المبالغة و المغالاة في الوصف .

استحضر نسق الانا / الشاعر شخصيتين ثقافيتين هما موسى وهارون ليظهر مكانة الإمام على من الرسول صلى الله عليه وسلم ، ويمكن أن نستنتج من هذا الاستحضار أمران مهمان جدا ، الأول هو أن نسق الأنا / بكر بن حماد يعظم بجلاء كبير الإمام علي رضي الله عنه ، وبحذا فهو يثبت انتماءه إلى المذهب الشيعي ، والثاني يتمثل في أنه أراد بحذا الاستحضار لشخصيتي موسى وهارون أن يرفع مكانة الإمام علي إلى مكانة الرسل والأنبياء، والعلاقة بين نسق الأنا / والشخصية الثقافية (علي بن ابي طالب) هي كالآتي :

## نسق الأنـــا \_\_\_\_\_ تعظيم \_\_\_\_ الشخصية الثقافية

#### القسم الثالث من القصيدة:

" ذَكَرْتُ قَاْتِلَهُ وَالدَّمْعُ مُنْحَدِرٌ فَقُلْتُ سُبْحَاْنَ رَبِّ النَّاسِ سُبْحَاْنَا إِنِّ لَأَحْسَبُهُ مَاْ كَاْنَ مِنْ بَشَرٍ يَخْشَى الْمَعَاْدَ وَلَكِنْ كَاْنَ شَيْطَاْنَا أَنَّ لَا يَعْشَى الْمَعَادُ وَلَكِنْ كَاْنَ شَيْطَاْنَا وَأَخْسَرُ النَّاسِ عِنْدَ اللهِ مِيْزَاْنَا اللهِ مِيْزَانَا "أَشْقَى مُرَادٍ إِذَا عُدَّتْ قَبَائِلُهَا وَأَخْسَرُ النَّاقَةِ الْأُولَى الَّتِيْ جَلَبَتْ عَلَى ثَمُّودَ بِأَرْضِ الْحِجْرِ خُسْرَاْنَا "أَكَافَةِ الْأُولَى الَّتِيْ جَلَبَتْ عَلَى ثَمُّودَ بِأَرْضِ الْحِجْرِ خُسْرَانَا "أَ

في هذا القسم من القصيدة يعود نسق الآخر / ابن ملجم للظهور من خلال الإحالة التي استخدمها الشاعر للدلالة عليه وجملتها الثقافية : (لأحسبه/الهاء) ونوعها بعدية ويبقى نسق الانا / الشاعر في إطار الوصف فيبدا بوصف نفسه لكي يظهر شدة وقع الحادثة في نفسه ويتجلى ذلك في الجملة الثقافية التالية : (ذكرت قاتله والدمع منحدر), ثم يعود ليصف نسق الآخر / ابن ملجم كما يظهر في الأبيات, وهنا ايضا إحالة إلى الشخصية الثقافية السابقة ( الإمام علي ) تظهرها الجملة الثقافية ( قاتله / الهاء ) .

<sup>1-</sup>المرجع السابق ,ص ص:65,64

ينطلق نسق الأنا / الشاعر في وصف النسق الآخر / ابن ملجم من خلال تشبيهه بالشيطان لأنه لو كان من البشر لما قتل أعظم من في البشر بعد الرسول صلى الله عليه وسلم إضافة إلى أن النسق الآخر /ابن ملجم لم يخش هول وشدة يوم الحساب عندما أقدم على فعلته , ولم يتوقف الوصف عند لفظة الشيطان بل تعداها إلى وصفه بشقى قبيلته , والحملة الثقافية لهذا الوصف هي "أشقى مراد " , ومراد هي قبيلة قاتل على بن أبي طالب والعلاقة بين النسقين في هذا القسم تتطور من علاقة عتاب لتصبح علاقة تجريم وتدنيس وتقبيح .

وفي البيت الأحير من هذا القسم نحد أن نسق الأنا / الشاعر التجأ إلى حيلة جمالية هي التشبيه ,وجملته الثقافية هي (كعاقر الناقة الاولى , وقد ذكر آل ثمود حتى يبين عظمة الإثم الذي يحمله بن ملجم في رقبته.

## نسق الأنا / بكر بن حماد تجريم وتدنيس وتقبيح نسق الآخر / ابن ملجم

### القسم الرابع من القصيدة:

قَبْلَ الْمَنِيَّةِ أَزْمَاْنَا فَأَزْمَاْنَا وَلا سَقَىٰ قَبْرَ عِمْرَاْنِ بن حَطَّانَا وَنَاْلَ مَاْ نَاْلَهُ ظُلْمًا وَعُدُواْنَا "1

"قَدْ كَاْنَ يُخْبِرُهُمْ أَنْ سَوْفَ يَخْضِبُهَا فَلاَّ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ مَا تَحَمَّلُهُ لِقَوْلِهِ فِيْ شَقِيِّ ظُلَّ مُجَشْرَمًا

في هذه الأبيات من القسم الرابع نجد أن نسق الآخر يتداول عليه كل من ابن ملحم وعمران بن حطان , فنجد في عجز البيت الثاني إحالة على ابن ملجم باللفظ الصريح (ذكر اسمه ), في حين نجد في البيت الثالث لفظا يحيلنا إلى بن ملجم هو (شقى ظل مجشرما), لذلك يمكن القول أن نسق الآخر في تحول وتغيير بين قاتل الإمام ومادح قاتل الإمام . وقد وظف نسق الانا / الشاعر غرض الهجاء ليعارض به عمران بن حطان الذي مدح بن ملجم بعد قتله الإمام على ويظهر ذلك في الابيات التالية :

> إِلَّا لِيَبْلُغَ مِنْ ذِيْ الْعَرْش رِضْوَاْنَا إِلَا لِيَصْلَىْ عَذَابَ الْخُلْدِ نِيْرَانَا"2

"يَاْ ضَرْبَةً مِنْ تَقِيِّ مَاْ أَرَاْدَ بِهَا بَلْ ضَرْبَةٌ مِنْ غَوِيِّ أَوْرَثَتْهُ لَظَّىٰ فُخَلَّدًا قَدْ أَتَىٰ الرَّحْمَنَ غَضْبَأْنَا

كَأَنَّهُ لَمْ يُرِدْ قَصْدًا بِضَرْبَتِهِ

وهنا تكمن عبقرية نسق الأنا / بكر بن حماد وتمكنه من صنعة الشعر ، حيث أتى بمطلع قصيدة نسق الآخر / عمران بن حطان في مدح ابن ملحم ، والتي يقول فيها :

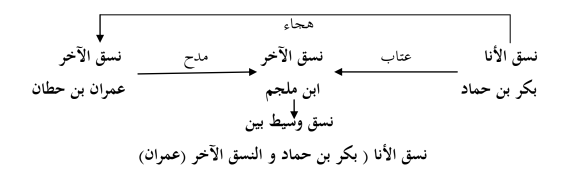
يا ضربة من تقى ما أراد بما إلا ليبلغ من ذي العرش رضوانا

ثم قام بصرف المعنى من المدح إلى الهجاء ، وذلك عن طريق إضافة أبيات أخرى إلى البيت السابق ، وهذا التوظيف لبيت نسق الآخر / عمران بن حطان هو معارضة وتناص في الوقت نفسه .

<sup>1-</sup>المرجع السابق, ص66.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه,ص66.

معارضة لأن نسق الأنا /بكر بن حماد نسج قصيدته على نفس البحر ، واستعمل نفس الروي الذي استعمله نسق الآخر / عمران بن حطان ، وتناص لأنه أتى ببيت من تلك القصيدة كما هو ووظفه في قصيدته , والترسيمة التالية تلخص بشكل نمائى حركة الأنساق المضمرة كلها في القصيدة :



# ملحق:

- خطبة الجمعة
- خطبة التحكيم
- رسالة الإمام أفلح الى المسلمين في حق نفاث
  - رسالة الإمام أفلح الى صاحب الأندلس
    - قصيدة الإمام أفلح في مدح العلم
- قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان

خطبة الجمعة : " الحمد لله الذي ابتدأ الخلق بنعمائه وتغمدهم جميعا بحسن بلائه فوفق كل امرئ منهم في صبائه الى ما يحتاج الله من غذائه وسخر له من يكلؤه الى وقت استغنائه ثم احتج على من بلغ منهم بآلائه وانذرهم بأنبيائه الذي لم يزل بصفاته وأسمائه لا يشتمل عليه زمان ولا يحيط به مكان خلق الأماكن والأزمان ثم استوى الى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض ايتيا طوعا أو كرها قالتا اتينا طائعين فقدرها أحسن تقدير واخترعها من غير نظير لم يرفعها بعمد تدرك بالمعاينة ولم يستعن عليها بأحد استكبارا عن الشركة والمعاونة وزينها للناظرين وجعل فيها رجوما للشياطين فتبارك الله أحسن الخالقين تعالى أن تطلق لافي وصفه آراء المتكلفين وأن تحكم في دينه أهواء المقلدين بل جعل القرآن إماما للمتقين وهدى للمؤمنين وملحأ للمتنازعين وحكما بين المتخالفين ودعا أولياءه المؤمنين الى اتباع تنزيله وأمرهم عند التنازع في تأويله بالرجوع الى قول رسوله صلى الله عيه وسلم بذلك نطق محكم كتابه إذ يقول جل ثناؤه (يا أيها الذين آمنوا اطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم , فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا ) ونعبد نبيه صلى الله عليه وسلم عند رجوع الأمة في تأويل ما أشكل عليها إليه بأن يبين لهم معنى ما أنزل عليه فقال ( وما أنزلنا عليك الكتاب إلا لتبين لهم الذي اختلفوا فيه ) ولم يكلهم تعالى الى القول في دينه بآراءهم ول أذن لهم في مسامحة أهوائهم فتكون الأحكام مبتدعة والآراء مخترعة والحكام متبعة بل أحصى كل شيء عددا وضرب لكل شيء أمدا ليهلك من هلك عن بينة ويحي من حيى عن بينة أحمده حمدا يبلغ رضاءه ويحتسب آلاءه وأستعينه على ما استحفظنا من ودائعه وحفظ ما استودعنا من شرائعه ونومن به ايمان من أخلص عبادته واستشعر طاعته ونتوكل عليه توكل من انقطع اليه ثقة به ونرغب فيما لديه وأشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له شهادة معترف له بالربوبية والتوحيد مقر له بالعظمة والتمجيد خائف من انجاز ما قدم له من الوعيد وأشهد أن محمدا عبده ورسوله اصطفاه لنفسه وليا وارتضاه لخلقه نبيا فوجده على حفظ ما ضمنه قويا وبأداء ما استودعه مليا وبالدعاء الى ربه حفيا ومتوقفا عند ورود المشكلات ومشمرا عند انجلاء الشبهات لا يرعى لمن عذله ولا يلوي من خذله ولا يطيع غير من أرسله يصدع بالأمر ويطفئ نار الكفر لم تأخذه في الله لومة لائم ولم ينحرف عنه لزعم زاعم ارسله على حين فترة من الرسل ودروس من السبل وتضامن من أهل الملل والناس فريقان عالم مستكبر وجاهل مستظهر فالعالم الذي قد سبق له الخذلان ينزغه الشيطان ويجمح به الطغيان فيستنكف عن الدخول في الإيمان والجاهل متسكع في غيه متحير في أمره منتظر ما يكون من غيره فلم يزالا يعكفان على الأزلام ويعتصمان بالأصنام والرسول عليه السلام يرعاهم رعى السوا ويدعوهم الى دار السلام فلم يزل عليه السلام يعظم بالآيات ويقرعهم بالمعجزات حتى استقام من أحب الله توفيقه من سائر أهل الديانات فبلغ المحكمات وأوضح المشكلات وزجر عن القول في الدين بالشهوات فختم الله به النبيئين وأكمل به الدين وأوجب به الحجة على العالمين صلى الله عليه وعلى آله الطيبين واخوانه المرسلين وأوليائه من المؤمنين " $^{1}$ .

<sup>1-</sup>الباروني : الأزهار الرياضية , ص ص: 135 , 136

# خطبة التحكيم:

"الحمد الله الذي نستعينه ونستغفره ونومن به ونستهديه ونستنصره ونبراً من الحول والقوة اليه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهد الله فهو المهتدي ومن يضلل فلا هادي له ونشهد ان لا اله إلا الله وحده لا شريك له ونشهد أن محمدا عبده ورسوله أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون الله شريك له ونشهد أن محمدا عبده ورسوله أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون الله عنه حولا ولا نشتري به ثمنا لا حكم إلا لله اتباعا لكلام الله وسنة نبيئه صلى الله عليه وسلم وخلافا لأهل البدع لا حكم إلا لله اتباعا لكلام الله وسنة نبيئه صلى الله عليه وسلم وخلافا لأهل البدع وأشهد أن من لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون والظلمون والفاسقون اللهم صل على محمد وعلى آل وأشهد أن من لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون والظلمون والفاسقون اللهم صل على محمد وعلى آل إبراهيم إنك حميد بحيد اللهم صل على العصبتين المباركتين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان اللهم وارحم الشراة في سبيلك أهل الفضل في الإسلام اللهم ارض وصل على الخليفتين المباركتين بعد نبيئك اللهم وأصلح الأمير يوسف بن محمد أصلحه وأصلح على يديه ووفقه للخير وأعنه عليه وافتح له من عندك أعوانا وأنصارا على طاعتك اللهم اعز به الإسلام وأهله وأذل به الكفر وأهله وانصره نصرا عزيزا وافتح له من عندك أعوانا وهب له من لدنك سلطانا نصيرا كفى بك وليا وكفى بك نصيرا اللهم اغفر لنا ولإخوانا الذين سبقونا بالإيمان ربنا ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم (قل هو الله أحد . الله الصمد . لم يلد ولم يولد .

<sup>1-</sup>المصدر السابق, ص: 136

# رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث:

" بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد و على آله وصحبه وسلم

من أفلح بن عبد الوعاب الى ..... ( بياض في الأصل ) أما بعد ألبسنا الله عافيته وكفانا وإياك مهمات الأمور برحمته كتبت اليك وأنا ومن قبلي من خاصتي والرعية عامة على أحسن حال جرت به عادة الله وتواترت به نعماءه فله الحمد كثيرا والشكر دائما أتاني كتابك بالذي أحب علمه من سلامتك وحسن حالك وتواتر نعم الله عليك وإحسانه اليك والى من قبلك من الرعية وأهل الطاعة فسريي بذلك وحمدت الله كثيرا عليه وسألته تمام النعمة علينا وعليكم برحمته إنه مجيب وذكرتم أمر نفاث وأكثرتم فيه الكتب ووصفتم عنه اشياء لا يشك أحد منكم في انها بدعة وخلاف لما مضى عليه سلفكم فإن يك كما وصفت فما ينبغي لأحد منكم أن يخالجه الشك في أن ذلك ظلال لأن الهدي في أيديكم والحق ما شرعه لكم سلفكم الصالح والأئمة المرضيون رضى الله عنهم فمن أتى من بعدهم بما يخالف شريعتهم ويأخذ في غير طريقهم فهو ذو بدعة وكل بدعة ضلال وكل ضلال كفر وكل كفر في النار وأنتم على يقين من سنة أسلافكم وقلتم في كتابكم ( هو غلام حدث غر لا تجربة له في الأمور فنخاف إن جشمناه السفر والشخوص أن تحمله اللجاجة مع اعجاب الرأي والتيه بالنفس على التمادي فيما يهلك بي نفسه ) فما وجه ما سألتم من ذلك وهل أنتم على شك من دينكم أو ريبة في أمركم السنة في أيديكم وأسلافكم الماضون كانوا على مثل حالكم بل كانت لهم عمال في حال كتماغم وكبار يقومون بكل أمر من الحقوق وغيرها في حال الكتمان وليس أحد منهم يقول ما حكيتموه عن هذا الغلام فلما حدث منه ما ذكرتموه كان أمره واضحا وهو أنه أخذ بخلاف ما مضى عليه سلفه وأحدث مقالة لم يقلها عنهم غيره وأنتم على يقين من امركم فما أحوجكم إلى مجيئه واشخاصه وان كنتم تريدون ان تعلموا ما نحن عليه فنحن على ما مضى عليه سلفنا ومقرون لما حكيتموه عنه إن قاله فقوموا عليه فإن رجع عن مقالته ونزع عن بدعته فمقبول منه رجوعه ومرحبا بالتائب حيث كان وممن كان وأين كان وان أبي إلا التمادي فأنتم تعلمون السيرة فمن ابتدع في دين الله وشق عصا الإسلام وقال بخلاف الحق فإنه محقوق بأن يهجر ويقصى ويبعد ونفاث مثل واحد من الناس لا أخصه بشيء دون غيره والسيرة فيه وفي غيره واحدة والسنة قائمة وحكم الله لا يزول ولا يتبدل فأنا نشهد الله على من كان من أهل هذه الدعوة وعمالنا وقوادنا وأهل العلم من اصحابنا ومن التف اليهم من رعيتنا ان لا يسمع أحدا يبتدع في دين الله أو يسلك طريقة غير طريقة أصحابنا الماضين من أسلافنا إلا ويكون قد غير ذلك وأطفأه واستتاب من أظهره فإن لم يتب خلعه وهذه مني عزيمة واجبة وأمر لازم وفرض محرم أن يتعدى وان يقال بخلافه فمن قرأ عليه كتابي هذا  $^{1}$ فليسمع وليطع وليتنبه الى ما أمرت به فإن من انتهى اليه كتابي هذا في حرج ان قصر عما أمرت به . $^{1}$ 

<sup>1-</sup>المصدر السابق, ص: 97

"ومن عاب أحدا من عمالنا بخصلة من الخصال أو أنكر عليه شيئا فليرفع ذلك الينا فنكون نحن الذين يغيرونه إن كان مما يغير وليس للرعية الوثوب على السلطان حتى ترفع ذلك الينا لأن الوثوب على السلطان والاقتفاء للخصال التي نحن أولى بالنظر فيها خطأ من الرعية وضرب من ضروب السائبة لأن هذا وضربه مما لا يعلم باطنه إلا بالبحث وقد يظن الظان في المر فيراه خطأ وهو عدل من حيث لا يعلم ولم يظلم من دعاكم الى نفسه وكلفكم بأن ترفعوا أموركم إليه لأن في ذلك شفقة منا عليكم أن تملكوا من حيث لا تعلمون والله ولي عصمتنا وتوفيقنا وإياكم وهو المستعان لا شريك له وقد كتبت إليك حواب مسائلك فعليك بتقوى الله والعمل بطاعته وحسن النظر لنفسك لأنها ان سلمت لك فقد نجوت وفزت فوزا عظيما ولا تدع الكتابة الي بحالك وسلامتك فإنك تسريي بذلك والسلام ". أ

# رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس:

" باسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

من أفلح بن عبد الوهاب إلى البشير بن محمد سلام عليك وإني أحمد الله الذي لا إله إلا هو وأسأله أن يصلي على سيدنا محمد عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم وعلى آله ...

أما بعد ألبسك الله عافيته فغني أذكرك عظمة لا تنساها وفكر في صغير خلقتك وفي عظيم ما خلقه الله وما جعله من النكال والعذاب لابن آدم وما عافى به من فاز برحمته من عظيم خلقه من السموات والأرض والجبال والشجر وأذكرك ما أعده الله لابن آدم من الكرامة التي تكل الالسن عن وصفها فلو لم تكن كرامة نطلب إلا النجاة من جهنم لكان في ذلك ما ينبغي للعبيد ان ينصفوا من أنفسهم ويفارقوا جميع الملذات إلا أني اقول لك أن الدواء في هذا هو الاستغاثة إلى الله في العصمة فمن أراد به الاحسان عصمه اي حفظه من الإصرار على المعاصي ووفقه غلى التوبة وجعله من أوليائه الذين قال لإبليس فيهم أن عبادي ليس لك عليهم سلطان واطلب وارغب إليه في العصمة والتوفيق وأن يحول بين وبين عدوك واعلم انه لاشيء لمن عقل خير ممن وعظه ومن موعظة يأخذها فاقبل واحتهد في القبول إلى أن قال: وأما ما ذكرته من ان أجعل لك سبيلا وأطلق يدك وان الحاضر يرى ما لا يراه الغائب فلعمري انه كذلك ولكن ليس في هذا وإنما هي اسهم جعلها الله وأوقفها وهي وسخ أموال الناس وليس الغائب فلعمري انه كذلك ولكن ليس في هذا وإنما هي اسهم جعلها الله وأوقفها وهي وسخ أموال الناس وليس لنا فيها قضاء ولا زيادة ولا نقصان ولا أمر ولا نحي إلا على قدر الاجتهاد فاتق واجتهد جهدك في توفير الحقوق لنا فيها قضاء ولا زيادة ولا نقصان ولا أمر ولا نحي إلا على قدر الاجتهاد فاتق واجتهد جهدك في توفير الحقوق وتوجيهها إلينا و على هذا مضى من كان قبلك "2

<sup>1-</sup>المصدر السابق, ص: 97

<sup>2-</sup>المصدر نفسه, ص: 8

# قصيدة الإمام أفلح في مدح العلم:

" الْعِلْمُ أَبْقَىٰ لِأَهْلِ الْعِلْمِ آثَارَا يَحْيَىٰ بِهِ ذِكْرُهُمُ طُوْلَ الزَّمَاْنِ وَقَدْ حَيٌّ وَإِنْ مَاْتَ ذُوْ عِلْمٍ وَذُوْ وَرَعِ أَوْ أَنَّهَاْ غَبَرَتْ أَشْخَاصَهُمْ وَمَضَوَّا وَذُوْ حَيَاْةٍ عَلَىٰ جَهْلِ وَمَنْقَصَةٍ حَيَاْتُهُ عَدَمٌ فِيْ طُوْلِ مُدَّتِهِ لِلَّهِ عُصْبَةُ أَهْلِ الْعِلْمِ إِنَّ لَهُمْ نَالُوْا الْأَمَاٰنِيَ بِهِ طَرًّا وَبَاْنَ لَمُمْ الْعِلْمُ عِلْمٌ كَفَىْ بِالْعِلْمِ مَكْرُمَةً كَمْ جَاْهِلِ بِأُمُوْرِ الدِّيْنِ مُتَخَبِّطٍ الْعِلْمُ عِنْدَ اِسْمِهِ أَكْرِمْ بِهِ شَرَفً مَا لِلْفَتَىٰ غَيْرَ نُوْرِ الْعِلْمِ مِنْ رُتَبِ يُشَرِّفُ الْعِلْمُ لِلْإِنْسَانِ مَنْزِلَــــةً الْعِلْمُ فَخْرُ عَلَى عَنْ كُلِّ مَرْتَبَــةٍ الْعِلْمُ دُرٌّ لَهُ فَضْلٌ وَلَا أَحَدٌ فَسَلْ حَبِيْرًا وَجُبْ غَوْرَ الْعُقُولِ وَمَنْ لِلْعِلْمِ فَضْلٌ عَلَىٰ الْأَعْمَاْلِ قَاطِبَةً وَفَضْلُهُ الْحُرُمُ قَدْ نَصَّ الْحَدِيْثَ بِهِ يَقُولُ طَالِبُ عِلْم بَاْتَ لَيْلَتَهُ وَمَنْ يَبِتْ فِيْ الدُّجَيْ بِالْجِيدِ مُبْتَذِلًا مِنْ عَاْبِدٍ سَنَةٍ للهِ مُحْتَهِدٍ مَاْ نَاْلَ كَفَصْلِ الِعلْمِ قَطُّ وَلَوْ وَقَاْلَ إِنَّ مِدَاْدَ الطَّالِبِيْنَ عَلَيْ إِنَّ أَثَرَ النُّضْجِ مِنْهُ حِيْنَ يُبْدَىٰ عَلَىٰ مِثْلَ دَمِ الشُّهَدَاْءِ الْمُكْرَمِيْنَ لَهُمْ

وَلَيْلُهُمْ بِشُمُوسِ الْعِلْمِ قَدْ نَارَاْ يُرِيْكَ أَشْحَاْصَهُمْ رَوْحًا وَإِبْكَاْرَا إِنْ كَانَ فِيْ مَنْهَج الْأَبْرَارِ مَاْ مَارَا مَاْ مَاْتَ عَبْدٌ قَضَىْ مِنْ ذَاْكَ أَوْطَاْرَا وَلا يُبَالي أَخَيْرًا نَالَ أَمْ عَاْرَا كَمَيِّتٍ قَدْ ثَوَىْ فِيْ الرَّمْسِ إِعْصَارَا فِيْ كُلَّ أُفْقِ مِنَ الْآفَاقِ أَنْوَاْرًا فَضْلٌ عَلَىٰ النَّاس غُيَّابًا وَ خُظَّارًا وَمَنْ يُرِدْ غَيْرَ خَيْرِ الْعِلْمِ مَا اخْتَاْرَا وَالْحِهْلُ جَهْلٌ كَفَاْ بِالْجَهْلِ أَدْبَارُ ا لِلْمَرْءِ إِذْ يَكْتَسِى لِلْعِلْمِ أَطْمَارُا وَالْجُهْلُ عِنْدَ اِسْمِهِ أَعْظِمْ بِهِ عَــاْرَا وَيَجْتَنِيْ مِنْ جَنَاهُ الْعَذْبِ أَطْمَارًا وَيَرْفَعُ الْعِلْمُ لِلْإِنْسَانِ أَقْدَارًا عَصَ لَهُ كُلُّ عَقْل دُوْنَهُ حَاْرًا فِيْ النَّاسْ يَدْرِيْ لِذَاكَ الدُّرِّ مِقْدَارًا كَاْنَ ذَوُوْهُ لِدِيْنِ اللهِ أَنْصَاْرَا عَن النَّبِيْءِ رَوَيْنَا فِيْهِ أَخْبَاْرَا بِرَغْبَةٍ تُؤردُ الضَّمْآنَ تَيَّارَا في الْعِلْم أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ أَخْطَاْرًا وَمُنْفِقِ مِنْ كُنُوْزِ التِّبْرِ قِنْطَاْرًا صَاْمَ النَّهَار وَأَحْيَا الَّكِيل اَسْهَارَا دَوَاْمِهِمْ فِيْهِ آصَاْلًا وَأَسْحَاْرًا ثِيَاْكِمْ وَعَلَىٰ الْقِرْطَاس أَسْطَارًا في جَنَّةِ الْخُلْدِ حُوْرُ الْعِيْنِ أَبْكَاْرًا "1

فَضْلٌ فَأَكْرِمْ بِأَهْلِ الْعِلْمِ أَخْيَاْرَا مَرَاتِبُ الْعِلْمِ لَا يَرْتَابُ مَنْ مَارَا فِيْهِمُ رَوَيْنَا أَحَاْدِيِثَ وَأَخْبَاْرَا سِرَّ كَسَا مُظْلَمَاْتِ الْأَرْضِ أَنْوَارَا إِرْثَ النُّبُوْءَةِ فِيْ أَيْدِيْهِمُ صَاْرًا مِنَ الْعُلُومِ وَمَاْ فِيْهِ النُّهَيْ حَاْرًا وَالْمُظْهِرِيْنِ حَفِيَّ الْغَمْضِ إِظْهَاْرَا وَكُنْ إِلَىٰ طَلَبِ التَّعْلِيْمِ سَيَّارًا وَصِلْ إِلَىٰ الْعِلْمِ فِي الْآفَاقِ أَسْفَارًا وَاقْطَعْ مِنَ الْأَرْضِ غِيْطَانًا وَأَقْفَارًا مَا هَامَهُ الأَرْضِ أَحْزَانًا وَأَقْطَاْرًا عَاْنِ لَهُمْ وَ اقْتَبِسْ مِنْ نَاْرِهِمْ نَاْرًا فَضْلًا فَأَكْرِمْ بِأَهْلِ الْعِلْمِ زُوَّارَا وَكُنْ بِهِ مُشْفِقًا بَرًّا وَلَوْ جَاْرًا جَدِّدْ لَهُ كُلَّ يَوْمٍ مِنْكُ أَبْرَارَا دُوْنَ الَّلآلِئِ تَرَىْ لِلْيَمِّ تَيَّارًا وَكُنْ لِصَوْلَتِهِ إِنْ صَاْلَ صَبَّارًا رَاْعِ الرِّضَا مِنْهُ وَاخْمُدْ حِيْنَمَا فَارَا فَقَدْ بَرَيْ اللهُ هَذَا الْخُلْقَ أَطْوَاْرًا وَاسْتَمْطِرَنَّ سَحَاْبًا مِنْهُ مِدْرَاْرَا إِذَا أُرَدْتَ لِبَعْضِ الْقَوْلِ تِكْرَاْرَا وَانْصِتْ بِحِسِتكَ أَسْمَاْعًا وَأَبْصَاْرًا وَالْزَمْ دِرَاْسَتَهُ سِرًّا وَإِجْهَاْرًا  $^{1}$  عَمْلَأُ التَّوَاْبِيْتَ بِالْأَسْفَاْرِ أَوْقَاْرَا  $^{1}$ 

"فَضْلُ ذَويْ الْعِلْم حَتْمًا لَا يُمَاْتِلُهُ وَقَالَ هُمْ يَرِثُونَ الْأَنْبِيَاءَ كَذَا فَهُمْ وُلَاَّةٌ لِرَبِّ الْعَرْشِ لَا عَدِمُوْا أَكْرِمْ بِهِمْ مِنْ ذَويْ الْفَضْلِ الْمُبِيْنِ لَهُمْ مَا ارْتَاْبَ مِنْ فَضْلِهِمْ أُوْلُوْ الْعُقُوْلِ وَهُمْ الْكَاْشِفِيْنَ مَعَانِيْ كُلَّ مُشْكِلَةٍ الْنَّادِبِيْنَ إِلَىٰ دِيْنِ الْإِلَهِ بِهِ أُشْدُدْ إِلَىٰ الْعِلْمِ رَحْلًا فَوْقَ رَاْحِلَةٍ وَاعْصِ الْكَرَىٰ وَاصْطَبِرْ دَهْرًا عَلَىٰ أَرَقٍ وَاصْبِرْ عَلَىْ دَلَجَ الْإِغْسَاقِ مُعْتَسِفًا وَابْذُلْ مِنَ الْجُهْدِ مَا يَشْفِيْ الْفُؤَادَ وَجُبْ وَاْصِكُ زِيَارَتَهُمْ طُوْلَ الزَّمَانِ تَجِدْ والْطُفْ بِمَنْ أَنْتَ مِنْهُ الْعِلْمُ مُقْتَبِسُ لَوْ كَاْنَ فَظَّا غَلِيْظَ الْقَلْـــب مُنْقَبِضًا فَالُّلطْفُ مُسْتَحْرِجٌ مِنْهُ فَوَائِدَهُ وَاجْعَلْ بِقَلْبِكَ بِرَّ الْوَالِدَيْنِ لَهِ فَصَدْرُ ذِيْ الْعِلْمِ إِنْ رَاْجَعْتَهُ حَرِجًا وَاْحْفِضْ جَنَاْحَكَ أَنْ تَهْدِرَ شَقَاشِقَهُ وَارْصُدْ خَوَاْطِرَ سَاْعَاْتِ النَّشَاط لَهُ وَحَاْذِرِ الزَّيْغَ وَأَحْسِنْ فِيْ السُّؤَالِ لَهُ وَأَحْسِنْ الْكَشْفَ عَنْ عِلْمِ تُطَالِبُهُ وَدُمْ عَلَيْهِ وَلا تَسْأَمْ لَهُ طَلَبًا وَلاْ تَكُنْ جَاْمِعًا لِلصُّحُفِ تَخْزِنُهَا

كَالْعِيْرِ يَحْمِلُ بَيْنَ الْعِيْرِ أَسْفَارًا فَكُلُّ ذُخْرِ وَكَنْزِ دُوْنَهُ بَاْرَا لِنَفْسِكَ الْيَوْمَ إِنْ أَحْسَنْتَ آثَارًا تَلْقَ أَفَاضِلَهُمْ مَثْنَى وَأَوْتَارًا أَلِفْتُ بِالْعِلْمِ أَبْرَارًا وَأَخْيَارًا وَارْدِفْ بِهِ عَمَلًا فِيْ الْقَلْبِ نَزَّارًا وَاعْمَلْ بِعِلْمِكَ مُضْطَرًا وَمُخْتَأْرَا وَكُنْ بِعَزْمِكَ وَالتَّرْغِيْبِ مِغْوَارَا لِمَوْقِفِ الْعَرْضِ أَنْ لَا تُؤردَ النَّارَا بَيْنَ الْأَنَامِ لِذَيْلِ الْكِبْرِ جَرَّارًا وَلَا تُرَائِيْ بِهِ بَدْوًا وَأَحْضَاْرَا كَاْنَتْ بَطِيْنَتُهُ شُوْبًا وَأَكْدَارًا وَقَدْ تَقَلَّدَ آتَاْمًا وَأَوْزَارَا سَاْءَتْ خَلَائِقُهُ وَاخْتَاْرَتْ الْعَاْرَا يَصْطَاْدُ مُقْتَنِصٌ بِالْبَاْرِ أَطْيَارًا ذَرْهُ وَلَا تَغْتَنِمْ مِنْ ذَاْكَ دِيْنَاْرَا وَلِلدَّرَاْهِمِ فِي الْأَسْوَاْقِ طَرَّارًا وَاحْذَرْ وَكُنْ عَنْ قَبِيْحِ الْفِعْلِ فَرَّارَا وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُخْفِيْهِ إِضْمَ اللَّهُ اللَّهُ مَا تُخْفِيْهِ إِضْمَ الرَّا تُفْتَنْ بِفِعْلِكَ مَهْمَا كُنْتَ غَـدَّارًا يَكُنْ لَكَ الْحِلْمُ مِنْ مَوْلَاكَ غَرَّارَا وَكُنْ مِنَ الْعَدْلِ وَالْإِنْصَاْفِ مُمْتَاْرًا أَضْرَرْتَ بِالدِّيْنِ إِنْ دَاْهَنْتَ إِضْرَاْرَا وَلَا تَكُنْ لِأَخِيْكَ الْبَرّ هَجَّـــاْرَا مَعَ الصّدِيْقِ إِذَا اسْتَوْحَشْتَ إِسْمَارًا"1

" وَأَنْتَ عَنْ طَلَبِ التَّعْلِيْمِ فِيْ شُغْل نِعْمَ الْفَضِيْلَةُ نِعْمَ الْذُّحْرُ تُوْرِثُهُ وَالْعِلْمُ خَيْرُ كُنُوْزِ الْمَرْءِ وَهُوَ غِنَّى وَإِنْ هَمَمْتَ بِخَيْرِ النَّاسُ تَأْلُفُهُمْ لَقَدْ وَحَدْتُ اِصْطِحَاْبَ الْأَكْرَمِيْنَ وَقَدْ فَاطْلُبْ مِنَ الْعِلْمِ مَاْ تَقْضِيْ الفُرُوْضَ بِهِ وَطُهْرُ النَّفْسِ مِنْ أَوْسَاْخِ شَهْوَتِهَا وَاطْلُبْهُ مَاْ عِشْتَ فِيْ الدُّنْيَا وَمُدَّتِهَا وَاجْعَلْهُ ذُخْرًا لِيَوْمٍ لَمْ يُفِدْ نَدَمٌ وَاجْعَلْهُ للهِ لَا تَحْعَلْهُ مَفْخَرَةً وَصُنْهُ عَنْ كُلِّ جَبَّارٍ تَفِقْ عَمَلًا تَعْسًا لِكُلِّ امْرِئٍ غَيْرٍ مُقْتَصِدٍ لَقَدْ عَدَا طَوْرَهُ فِيْمَا يَخُوْضُ بِهِ يَصْطَاْدُ بِالْعِلْمِ أَمْوَاْلَ الْعَباْدِ كَمَا يُلْقِيْ الْحِبَاْلَاْتِ رَاْجِ لِلْقَنِيْصِ كَمَا لَوْ كَاْنَ فِيْ فَلَوَاْتِ الْأَرْضِ مُعْتَرِضًا وَلَوْ تَرَىٰ الْأَرْضَ مِنْ أَطْرَافِهَاْ ذَهَبًا فَلَا ثُخَاْدِعْ مِمَا تُبْــــدِيْهِ حَـــاْلِقَنَا وَاجْهَرْ وَسِرَّ التُّقَيْ وَاذْرِفْ دُمُوْعَ دَمِ مَوْلَاكَ يَعْلَمُ مَاْ تُخْفِيْ الصُّدُوْرُ فَلَا أَنْ حَدِّثْ عَنْ رَبِّكَ الْبَاقِيْ الرَّؤْفِ فَلَاْ وَلا تُدَاْهِنْ إِذَا مَا قُلْتَ مَسْأَلَةً وَلا تُدَاْهِن بِفَتْيَاْكَ الْأَنَامَ لَقَدْ وَاجْعَلْ لِنَفْسِكَ حَظًّا مِنْ مُذَاكرَة وَمِلْ إِلَىٰ جَحْلِسِ تَحْلُوْ الْهُمُوْمَ بِـهِ

" وَانْشُطْ لِعِلْمِكَ إِذْ لَا بُدَّ مِنْ مَلَلٍ وَجَاْنِبِ النَّذْلَ لَا تَتْرُكْ سَبَاحَتَهُ وَعَاْشِرِ النَّاسْ وَانظُرْ مَنْ تُعَاشِرُهُمْ وَعَاْشِرِ النَّاسْ وَانظُرْ مَنْ تُعَاشِرُهُمْ صَاْحِبْ أَجَا الصِّدْقِ مَعَ عِلْمٍ تُسَرُّ بِهِ فَرُبَّ مُكَثِّرٍ صَحْبٍ لَا يَزَالُ يَرَالُ يَرَيْ لَ يَوَالُ يَرَيْ لَ يَوَالُ يَرَيْ لَ يَوَالُ يَرَيْ لَ يَوَالُ يَكِنْ بِهِ وَرُبَّ صُحْبَةِ مَنْ يَهْوَى الْفَتَى جَلَبَتْ مَا فَيْ جَلَبَتْ مَا فَيْ جَلَبَتْ مَا فَيْ جَلَبَتْ مَا فَيْ جَلَبَتْ وَرُبَّ صَحْبَةِ مَنْ يَهْوَى الْفَتَى جَلَبَتْ فِي الزَّمَانِ بَقِي خُلِ تُسَرُّ بِسِهِ وَكُنْ بِرَبِّكَ لَا بِالنَّاسِ مُعْتَصِمً لَلْهِ وَاسْتَكِنْ فِيْمَا دَعَالَ لَهُ وَتَقْ لَهُ وَتَقْ لَهُ وَيْمَا دَعَالَهُ مَنْ طَرَدٍ خَلُونُ اللّهِ أَنَّ لَهُ تَرَى لَهُ عِنْدَ حَدُوفِ الْعَبْدِ مِنْ ضَرَدٍ لَيْ النَّهُ قِيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ فَاللَهُ قَيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ فَي يُشْبِهُ لَلْهُ اللّهِ أَنْ الْفُقِيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ فَاللّهِ أَنْ اللّهِ أَنْ اللّهِ قَرْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ لَكُولُ اللّهِ أَنْ الْفُقِيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ فَيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ فَاللّهِ أَنْ الْفُقِيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ فَاللّهِ أَنْ الْفُقِيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ فَاللّهِ أَنْ الْفُقِيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ اللّهِ أَنْ اللّهِ أَنْ اللّهِ الْمُؤْلِقِيْدُ إِلَيْهِ أَرْجُو رَحْمَتَ اللّهِ الْمُعْتَلِقُولُو اللّهِ الْمُؤْلِقُولُ اللّهِ الْعُلْمُ اللّهِ أَنْ اللّهِ الْعَلِيْدُ إِلْهُ اللّهِ الْمُعْتَلِهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>1-</sup>المصدر السابق, ص: 93

# قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان:

هَدَمْتَ وَيْلَكَ لِلْإِسْلَامِ أَرْكَانَا وَأُوَّلَ النَّاسِ إِسْلَامًا وَإِيْمَانَا سَنَّ الرَّسُوْلُ لَنَا شَرْعًا وَتِبْيَاْنَا أَضْحَتْ مَنَاْقِبُهُ نُوْرًا وَبُرْهَاْنَا مَكَاْنَ هَاْرُوْنَ مِنْ مُوْسَىٰ بن عِمْرَاْنِ لَيِّنًا إِذَا لَقِيَ الْأَقْرَاْنَ أَقْرَاْنَ أَقْرَاْنَا فَقُلْتُ سُبْحَاْنَ رَبِّ النَّاسِ سُبْحَاْنَا يَخْشَىٰ الْمَعَاْدَ وَلَكِنْ كَاْنَ شَيْطَاْنَا وَأَخْسَرُ النَّاسُ عِنْدَ اللهِ مِيْزَاْنَا عَلَىٰ ثَمُوْدَ بِأَرْضِ الْحِجْرِ خُسْرَاْنَا قَبْلَ الْمَنِيَّةِ أَزْمَاْنَا فَأَزْمَاْنَا وَلَا سَقَىْ قَبْرَ عِمْرَاْنِ بن حَطَّانَا وَنَالَ مَا نَالَهُ ظُلْمًا وَعُدُواْنَا إِلَّا لِيَبْلُغَ مِنْ ذِيْ الْعَرْشِ رِضْوَأْنَا مُخَلَّدًا قَدْ أَتَى الرَّحْمَنَ غَضْبَأْنَا إَلَا لِيَصْلَىٰ عَذَابَ الْخُلْدِ نِيْرَاْنَا"1

" قُلْ لِابْنِ مُلْجِمِ وَالْأَقْدَارُ غَالِبَةٌ قَتَلْتَ أَفْضَلَ مَنْ يَمْشِيْ عَلَيْ قَدَمٍ وَأَعْلَمَ النَّاسِ بِالْقُرْآنِ ثُمَّ بِمَا صِهْرَ النَّبِيِّ وَمَوْلَاهُ وَنَاْصِرَهُ وَكَأْنَ مِنْهُ عَلَىْ رَغْمِ الْحَسُوْدِ لَهُ وَكَاْنَ فِيْ الْحَرْبِ سَيْفًا صَاْرِمًا ذَكَرًا ذَكَرْتُ قَاْتِلَهُ وَالدَّمْعُ مُنْحَدِرٌ إِنَّ لَأَحْسَبُهُ مَا كَاْنَ مِنْ بَشَرِ أَشْقَىٰ مُرَاددٍ إِذَا عُدَّتْ قَبَاْئِلُهَا كَعَاْقِرِ النَّاْقَةِ الْأُولَىٰ الَّتِيْ جَلَبَتْ قَدْ كَأْنَ يُخْبِرُهُمْ أَنْ سَوْفَ يَخْضِبُهَا فَلَاْ عَفَاْ اللَّهُ عَنْهُ مَاْ تَحَمَّلَهُ لِقَوْلِهِ فِيْ شَقِيّ ظَلَّ مُحَشْرَمًا يَاْ ضَرْبَةً مِنْ تَقِيّ مَاْ أَرَاْدَ كِمَا بَلْ ضَرْبَةٌ مِنْ غَوِّيٌ أَوْرَثَتْهُ لَظَّيْ كَأَنَّهُ لَمْ يُرِدْ قَصْدًا بِضَرْبَتِهِ

#### خاتمة

حاولنا في هذه الفصول الكشف على أهم الأنساق الثقافية في الأدب الرستمي , ودورها الفعال في تشكيل نصوصه وبنائها , وقد توصلنا في الختام إلى النتائج التالية :

1-سيطرة النسق الديني على الأدب الرستمي بصفة عامة , مع ملاحظة أن الخطب تعالج أمورا ذات طابع فكري فلسفي , في حين أن الرسائل احتوت في باطنها أمورا سياسية تمثلت في إخماد نار الفتنة مع المعارضة خاصة نفاث إضافة إلى توطيد علاقات الدولة مع جيرانها .

2-استحضار الشخصيات الثقافية في كل من الخطب والرسائل والقصائد من أجل التذكير والتأثير.

3-تكون صورة النسق السلطوي عادة مرتبطة بصفات التجبر والظلم والطغيان والقوة , لكن في الأدب الرستمي وبالتحديد في الرسائل وجدنا أنه أخذ صورا مختلفة , تمثلت بالنسبة للرسالة الأولى ( رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث ) في صورة السياسي الحكيم الذي يجنح دائما إلى السلم والعفو , بينما أفرزت لنا الرسالة الثانية ( رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس ) صورة الواعظ والناصح .

4-نسق الآخر في هذه الدراسة متحول ومتغير ؛ ويتجلى ذلك بوضوح في ( رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث ) , حيث يتمثل تارة في المعارضة / نفاث وتارة أخرى في الموالاة / الرعية , وبالتالي كانت العلاقة بين نسق السلطة ونسق الآخر هي أيضا في تحول بين تحديد وترغيب بالنسبة للمعارضة / نفاث , وبين نصح ووعظ وعتاب بالنسبة للموالاة / الرعية . أما في ( قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن حطان الشاعر ) فقد تناوب على نسق الآخر كل من عمران بن حطان وابن ملجم , والعلاقة بين نسق السلطة ونسق الآخر تمثلت في الهجاء والعتاب ثم تطورت إلى التجريم والتدنيس .

5-تتميز النصوص المختارة بانها ثرية بالأنساق ؛ فالأنساق المعلنة كثيرة لكن حركيتها ضعيفة , بينما الأنساق المضمرة أكثر فاعلية وحركتها أقوى في تشكيل بنية النصوص , وقد تشابكت هذه الأنساق مع بعضها البعض في علاقة تناقض .

6-بقي الأدب الرستمي يدور في فلك الأدب العباسي الذي اشتهر بالصنعة , وثمثل ذلك في توظيف السجع سواء في الرسائل أو الخطب .

# قائمة المصادر والمراجع

#### أولا/ القواميس والمعاجم:

- 1- ابو القاسم الزمخشري: أساس البلاغة, دار الكتب العلمية, بيروت, ج2, ط1, 1998.
- -2 سعيد علوش: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة , دار الكتاب اللبناني , بيروت ,ط1 , 1985
  - 3- محمع اللغة العربية: المعجم الوسيط, مكتبة الشروق الدولية, مصر, ط4
  - 2004 , 3 , 14 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4 , 4

#### ثانيا/ المصادر

- 1- أبو بكر بن عبد الله بن محمد المالكي : رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية , دار الغرب الإسلامي , بيروت , ج2 , ط2 , 1994
- مطبعة عبد الدرجاني : طبقات المشايخ بالمغرب , حققه إبراهيم طلاي , مطبعة -2 البحث , الجزائر , ج1
- 3- ابو الفداء اسماعيل ابن كثير: البداية والنهاية, دار بن كثير, دمشق بيروت, ط2, 2010.
- 4- سليمان باشا الباروني النافوسي : الأزهار الرياضية في أئمة وملوك الإباضية , دب , دط , دس .
- 5- ابن عذارى المراكشي : البيان المغرب في أحبار الأندلس والمغرب , تحقيق ومراجعة : ج.س. كولان, إ.ليفي بروفسال , دار الثقافة , بيروت لبنان , ج1, ط3, 1983.
  - -6 أبو عبد الله محمد بن اسماعيل البخاري: صحيح البخاري, دار بن كثير, دمشق بيروت, ط1 .2002,

### ثالثا/ المراجع:

- 1- ابراهيم عوض: فنون الأدب في لغة العرب, دار النهضة العربية, القاهرة, دط, 2008.
  - 2- أحمد توفيق المدني : كتاب الجزائر , المطبعة العربية .
  - 3- أحمد شوقي بنين: الكتاب العربي المخطوط في شمالي إفريقية وجنوبي الصحراء, الرباط.
- 4- إدوارد سعيد: العالم والنص والناقد, ترجمة عبد الكريم محفوظ, منشورات اتحاد الكتاب العرب, دب , دط ,2000.
  - 5- إديث كريزويل : عصر البنيوية , ترجمة جابر عصفور , دار سعاد الصباح , الكويت , ط1 , 1993.

- 6- آرثر آيزابرجر: النقد الثقافي تمهيد مبدئي للمفاهيم الرئيسية, ترجمة وفاء إبراهيم, المجلس الأعلى للثقافة, دب, ط1, 2003.
- 7- برهان غليون : إغتيال العقل محنة الثقافة العربية بين السلفية والشيعية , المركز الثقافي العربي , الدار البيضاء المغرب , ط4, 2004.
- 8- بسام قطوس: استراتيجيات القراءة والتأصيل والإجراء النقدي, دار الكندي للنشر والتوزيع, اربد الأردن, دط, دس.
- 9- جون ستروك: البنيوية وما بعدها من ليفي شتراوس إلى دريدا, ترجمة محمد عصفور, المجلس الوطني للثقافة والفنون, الكويت, دط, 1996.
  - 10- الحفناوي بعلي : مدخل في نظرية النقد الثقافي المقارن, منشورات الاختلاف , الجزائر , ط1 , 2007.
- 11- سامي اسماعيل: جماليات التلقي دراسة في نظرية التلقي عند هانز روبرت ياوس و وولفجانغ آيزر, المجلس الأعلى للثقافة, القاهرة, ط1, 2002.
  - -12 سمير حجازي : مدخل إلى مناهج النقد الأدبي المعاصر , دار التوفيق , بيروت لبنان , -14 . 2004
  - , 1, عبد الرحمان الميداني : البلاغة العربية , أسسها و علومها و فنونها , دار القلم , دمشق , ج1 ط1 , 1996 .
- 14- عبد العزيز حمودة: الخروج من التيه دراسة في سلطة النص, المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب, الكويت, 2003.
  - 15- عبد العزيز حمودة : المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك , عالم المعرفة , دب, دط , 1988 .
  - 16 عبد العزيز غوردو: الفتح الإسلامي لبلاد المغرب "جدلية التمدين والسلطة", دار ناشري للنشر الالكتروني, الكويت, ط2, 2011.
  - 17- عبد الله ابراهيم , منذر العياشي وآخرون : عبد الله الغذامي والممارسة النقدية والثقافية , المؤسسة العربية للدراسات والنشر , 2003.
    - 18 عبد الله الغذامي: النقد الثقافي قراءة في الأنساق العربية, المركز الثقافي العربي, الدار البيضاء المغرب, ط3, 2005.
  - 19 عبد الله الغذامي , عبد النبي اصطيف : نقد ثقافي أم نقد أدبي ؟ دار الفكر , دمشق , 2004.
  - 20 عبد المالك مرتاض: الأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور, دار هوما للطباعة والنشر والتوزيع, الجزائر.
  - 21 عصام الدين عبد الرؤوف الفقي: تاريخ المغرب والأندلس, مكتبة نحضة الشرق, حامعة القاهرة.

- 22 علي الجارم ، مصطفى أمين : البلاغة الواضحة (البيان ، المعاني ، البديع ) ، دار المعارف ، دب ، دط ، دس .
  - 23 عمار بوحوشي: التاريخ السياسي للجزائر من البداية ولغاية 1962, دار الغرب الإسلامي, بيروت, ط1, 1997.
    - 24- عمور عمار : موجز في تاريخ الجزائر , دار ريحانة للنشر والتوزيع , الجزائر , ط1 ,2002.
  - 25 كاترين كيوبرات : المضمر , ترجمة ريتا خاطر , مراجعة جزيف شريم , المنظمة العربية للترجمة .
  - 26- مبارك بن محمد الميلي: تاريخ الجزائر القديم والحديث, دار الغرب الإسلامي, بيروت, ج2.
- 27- مجموعة من الكتاب: مدخل إلى مناهج النقد الأدبي, ترجمة رضوان ظاظا, المجلس الوطني للثقافة والفنون, الكويت, 1997.
  - 28- محمد الطمار: تاريخ الأدب الجزائري, ديوان المطبوعات الجامعية, الجزائر, 2006.
- 29 محمد بن رمضان شاوش: الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد التاهري , المطبعة العلوية , مستغانم الجزائر ,ط1, 1997.
  - -30 محمد عيسى الحريري: الدولة الرستمية, دار القلم للنشر والتوزيع, الكويت, ط3, 1997.
    - 31- محمد مفتاح: التشابه والاختلاف, المركز الثقافي العربي, الدار البيضاء, ط1, 1996.
  - -32 مسعود بو دوخة : مدخل إلى البلاغة العربية وعلومها , بيت الحكمة للنشر والتوزيع , الجزائر , ط1, 2015.
- 33- مصطفى الصاوي الجويني: البلاغة العربية تأصيل وتحديد، منشأة المعارف، الاسكندرية، دط، 1985.
- 34- يوسف عليمات: النسق الثقافي قراءة في أنساق الشعر العربي القديم, عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع, أربد الأردن, ط1, 2009.
- -35 يوسف عليمات : جماليات التحليل الثقافي في الشعر الجاهلي أنموذجا , دار الفرس للنشر والتوزيع و الأردن , ط1 , 2004 .

# الفهرس

|    | الموضوع الصفحة                                      |
|----|-----------------------------------------------------|
| 02 | الإهداء                                             |
| 03 | مقدمةمقدمة                                          |
|    | الفصل الأول : الحياة الثقافية في الدولة الرستمية    |
| 07 | 1/ الوضع السياسي للمغرب قبيل قيام الدولة الرستمية : |
|    | أ- نظرة عامة حول بلاد المغرب                        |
| 08 | ب- الأوضاع السياسية                                 |
|    | 2/ تأسيس الدولة الرستمية :                          |
|    | أ- نسب الرستميين                                    |
| 13 | ب- بناء تيهرت ورسم حدودها                           |
|    | 3/ المظاهر الثقافية في الدولة الرستمية :            |
|    | أ- الحياة السياسية:                                 |
| 15 | - نظام الحكم                                        |
| 16 | – الأئمة الرستميين                                  |
| 17 | – العلاقات الخارجية                                 |
|    | ب– الحياة الاقتصادية :                              |
|    | – الزراعة                                           |
| 18 | – الصناعة                                           |
| 18 | - التجارة                                           |
|    | ج- الحياة الفكرية :                                 |
| 19 | -<br>- عوامل نشوء الأدب الرستمي                     |
|    | - الأنواع الأدبية المشهورة :                        |
|    | – الشعر وأغراضه                                     |
|    | -<br>- فن الرسائل                                   |
|    | - رواد الأدب الستم                                  |

| 29             | لفصل الثاني: النسق في النقد الثقافي                  |
|----------------|------------------------------------------------------|
|                | 1/ مفهوم النسق :                                     |
| 29             | - الدلالة اللغوية                                    |
| 29             | ب- الدلالة الاصطلاحية :                              |
|                | 2/ أنواع الأنساق :                                   |
|                | – خارجي                                              |
| 33             |                                                      |
| 33             | ۔<br>ج– معلن                                         |
| 33             | : – مضمر                                             |
|                | 2/ مميزات النسق                                      |
|                | 4/ آليات الكشف عن النسق                              |
| 39             | 5/ علاقة النسق بالنقد الثقافي                        |
|                | لفصل الثالث : قراءة ثقافية لنماذج مختارة من الأدب    |
|                | ولا–الخطب الرستمية : قراءة ثقافية                    |
|                | 1-الخطبة الاولى : خطبة الجمعة                        |
| 41             | /قصة خطبة الجمعة                                     |
| 41             | ب/الأنساق المعلنة في خطبة الجمعة :                   |
|                | ج/الأنساق المضمرة في خطبة الجمعة :                   |
| 47             | 2-الخطبة الثانية : خطبة التحكيم                      |
| 47             | / قصة خطبة التحكيم                                   |
| 47             | ب/ الأنساق المعلنة في خطبة التحكيم :                 |
| 49             | ج/ الأنساق المضمرة في خطبة التحكيم :                 |
| 52             | نانيا-الرسائل الرستمية :قراءة ثقافية:                |
| ، حق نفاث      | 1-الرسالة الاولى : رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في |
| 53             | / قصة رسالة الإمام أفلح إلى المسلمين في حق نفاث      |
| ن في حق نفاث : | ب/ الأنساق المعلنة في رسالة الإمام أفلح إلي المسلمير |
| في حق نفاث     | ج/الأنساق المضمرة في رسالة الإمام أفلح للمسلمين      |

| 64     | 2-الرسالة الثانية :رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الاندلس      |
|--------|------------------------------------------------------------|
| 64     | أ/قصة رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس                   |
| 65     | ب/ الأنساق المعلنة في رسالة الإمام أفلح لصاحب الأندلس      |
| .66    | ج/ الأنساق المضمرة في رسالة الإمام أفلح إلى صاحب الأندلس   |
| 69     | ثالثا-الشعر الرستمي : قراءة ثقافية                         |
| 70     | 1-القصيدة الاولى : قصيدة الإمام أفلح في مدح العلم          |
| 70     | أ/الأنساق المعلنة في قصيدة الإمام افلح في مدح العلم        |
| 73     | ب/الأنساق المضمرة في قصيدة الإمام أفلح في مدح العلم        |
| حطان   | 2-القصيدة الثانية : قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن .   |
| حطان   | أ/ الانساق المعلنة في قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بن . |
| ن حطان | ب/الأنساق المضمرة في قصيدة بكر بن حماد في هجاء عمران بـ    |
|        | ملحقملحق                                                   |
| 92     | خاتمة                                                      |
| 93     | قائمة المصادر والراجع                                      |
|        | الفي س                                                     |