وزارة التعليــــم العالــــي والبـــحث العلمـــي جامعة العربي التبسي-تبسة

كلية الآداب واللغاث والعلوّم الاجتماعية والإنسانية والإنسانية والإنسانية والمعربية واللغة العربية واللغة العربية

البُعد الرسمزي في ديوان المتغابي للشاعر عثمان لوصيف مقاربة سيميائية

مذكرة مكملة لنيل شهادة الماجستير في الأدب الحديث والمعاصر

إشراف الدكتور: رشيد رايس

إعداد الطالب: أحمد سعود

| أعضاء لجنة المناقشة |                                                    |  |
|---------------------|----------------------------------------------------|--|
| رئيســا             | الدكتور مختار قطش تبسة                             |  |
| مشرفا ومقررا        | الدكتور رشيد رايس تبسة                             |  |
| عضوا مناقشا         | الدكتور صالح غريي تبسة                             |  |
| عضوا مناقشا         | المركز الجامعي عباس لغرور فللدكتور صالح خديث خنشله |  |

(السنة الجامعية: <u>2011/2010</u>

# MINISTERE DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE



**UNIVERSITE DE LARBI TEBESSI TEBESSA** 

FACULTE DE LITTERATURES, LANGUES,





# la dimension symbolique

inhérente au recueil poétique EL MOUTAGHABI

## de ATHMAN LOUCIF APPROCHE SEMIOTIQUE

MEMOIRE COMPLEMENTAIRE POUR L'OBTENTION DE MAGISTER EN LITTERATURE MODERNE ET CONTEMPORAINE

**ELABORE PAR:** 

**ENCADRE PAR:** 

AHMED SAOUD

Dr. RACHID RAIS

| MEMBRES DE JURY DE SOUTENANCE |                                                      |                          |
|-------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------|
| président                     | Université De LARBI TEBESSI - TEBESSA                | Dr. MOKHTAR<br>GUATTECHE |
| encadreur & reporter          | Université De LARBI TEBESSI - TEBESSA                | Dr. RACHID RAIS          |
| Membre                        | Université De LARBI TEBESSI - TEBESSA                | Dr. SALAH GHERIBI        |
| Membre                        | Centre Universitaire De ABBAS LGHROUR -<br>Khenchela | Dr. SALAH<br>KHEDICHE    |

ANNEE UNIVERSITAIRE: 2010/2011

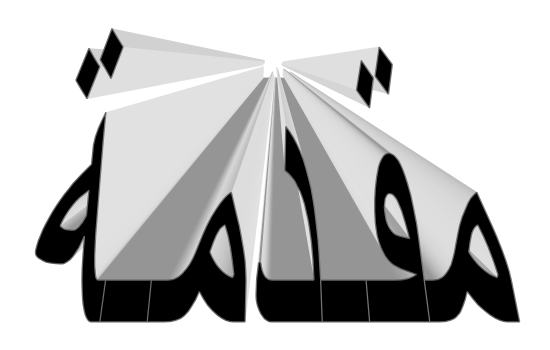


إلىسى

کل مـــن

الإرساء

أحمد سعود



تتسم تجربة الشاعر المعاصر الإبداعية بنوع من الغموض الفني، لِعُدُولِهَا عن التصريح إلى الإيماء والتلميح، فهي تشيرُ أكثرَ مما تقول؛ ذلك أن الكلمة تَرِدُ في القصيدة مُحمَّلةً بأبعاد دلالية تفوق طاقتها المعجمية، بما تُخفى من معانٍ محتملة ثاوية في ثنايا السياق.

وتعدُّ لغة الرمز أهم أدوات الغموض الفي في القصيدة الحديثة، حيث أصبح الرمز عنصرا جماليا، لا يمكن الاستغناء عنه في إبداع الكون الشعري، الذي يختزل التجارب الإنسانية في أشكال رمزية موغلة في التجريد، تتبدَّى معانيها عبر الفجوة القائمة بين النص والمتلقي، فكان ذلك مدار اهتمام كثير من الدارسين بظاهرة الرمز في الإبداع الشعري، وهذا البحث الموسوم بـ: البعد الرمزي في ديوان المتغابي للشاعر عثمان لوصيف يسعى بدوره للكشف عن أساليب التعبير الرمزي من خلال ديوان المتغابي للشاعر الجزائري عثمان لوصيف كمدونة تطبيقية.

هناك مجموعة من الدوافع الشخصية التي حنَّتني على تناول هذا الموضوع، أهمها القيمة الفنية للرمز الشعري، وهي الدافع الأساس الذي جعلني أختار هذا الموضوع، لأكتشف ما في الرمز من أسرار جمالية، تجتذب القارئ، وتمارس عليه الإغراء، وتستوقفه للقبض على المعنى بالتوغل صوب الأعماق، أما الدافع الثاني فعلاقة مُقرُوئِيةٍ مع كَوْنِ عثمان لوصيف الشعري، تزيد عن رُبع قرنٍ من الاهتمام والمتابعة.

أما الدوافع الموضوعية، فتتعلق بحاجة الشعر الجزائري إلى نيل حظه من الدراسات التطبيقية الأكاديمية، للكشف عن القيم الإبداعية فيه، وقد يكون هذا البحث لبنة تضاف إلى البحوث السابقة في هذا المحال، محاولة منا لاستجلاء ماهية الرمز وأشكاله وأنواعه وأبعاده ومدى حضوره في ديوان المتغابي.

ومن هذا المنطلق تحسدت إشكالية البحث في مجموعة من التساؤلات اللُلِحَّةِ، والتي لا غاية لها سوى الكشفِ عن حقيقة الرمز الشعري، وأسباب الغموض الذي يتسم به المصطلح، والتداخل المفهومي في تحديد تلك الماهية، ومن ثَمَّ سنحاول الإجابة عن تساؤلات منها:

ما حقيقة الرمز؟ وما أسباب ارتكاز الشاعر المعاصر عليه في صياغة تجربته الإبداعية؟ وهل يعتبر كل تعبير غامض رمزا؟ وما أساليب توظيف الرؤى الإبداعية رمزيا؟

تلك تساؤلات فرضتها طبيعة التصوُّر المبدئي لموضوع البحث، وحتى تكون الإجابة ملموسة ومعللة، حاولنا تجسيدها في تساؤلين آخرين هما:

- هل اعتماد الشاعر عثمان لوصيف على الرمز هو ما ميز ديوان المتغابي فنيا؟
  - وما هي الأبعاد الدلالية للتشكيل الرمزي في نصوص الديوان؟

أما بالنسبة للطريقة المعتمدة في تتبع أنواع وأبعاد الرمز في هذا البحث، فقد تطلب الأمر تقسيمه إلى ثلاثة فصول: سيكون الفصل الأول مهادا نظريا، تتم من خلاله معرفة ماهية الرمز والخلفيات الفلسفية والفكرية التي تناولته بالدراسة، للتمييز بين الرمز في الإبداع الشعري وفي غيره من الجالات الأخرى، إضافة إلى الكشف عن أساليب التشكيل الرمزي الموظفة من قبل الشعراء في النصوص الإبداعية، وهي التشكيل اللغوي والفضائي والموسيقي، لأن القصيدة المعاصرة تجاوزت حدود الترميز بالكلمات والغوص في أعماق التاريخ بحثا عن الأساطير والأقنعة إلى استعمال أشكال رمزية أخرى، تمثلت في بنيته السطحية، وفي أصواته وإيقاع أوزانه وصيغ ألفاظه.

ويشتغل الفصل الثاني \_ وهو فصل تطبيقي \_ على تتبع ظاهرة الرمز في ديوان المتغابي للشاعر عثمان لوصيف، وبالاستناد إلى أشكال الترميز المذكورة سابقا، سيتم الكشف عن مجموعة من الرموز التي وظفها الشاعر مثل: الأسطوري والتاريخي والصوفي والطبيعي والرموز الخاصة، إضافة لرمزية النصوص الموازية والفضاء الطباعي والإيقاعي لقصائد الديوان موضوع البحث.

وسيتناول الفصل الثالث ما زَخر به الديوان من أبعاد رمزية متضافرة، أو ْحَت بها السياقات الدلالية المتعددة، إذ يمكن أن تستمدَّ تلك الأبعاد دلالاتها من خلال سياق واحد أو من سياقات متعددة ومختلفة، وسيتم الكشف عن علاقة الرمز بظروف إنتاج النص أو الغايات التي أنشئ من أجلها، وذلك من خلال اللغة الرمزية، وهي البعد الاجتماعي، والوطني، والثوري، والسياسي، والرسالي، والإنساني، والروحي، والاستشرافي، والفلسفي، والجمالي، والنفسي، وتوجد أبعاد أخرى لم يتسن للبحث استجلاؤها، قد تكون مدار دراسة أو بحث آخر من خلال قراءة ثانية لهذا الديوان الشعري.

وقد تطلبت طبيعة البحث اعتماد المنهج الوصفي في الفصل الأول، باعتباره حصرا نظريا تمهيديا لمعارف ومعلومات مرتبطة بالظاهرة الرمزية في إطارها العام، وفي تمظهرها مصدرًا للإبداع عموما والشعر خصوصا، وهي معلومات تحتاج للضبط المنهجي والموضوعي، لتوضيح المعالم التي سيستنير بها البحث في الفصلين اللاحقيْن، وسيتم اعتماد سيمياء التأويل باعتبارها إجراءً تطبيقياً مناسبا للكشف عمًّا وراء الرموز من دلالات محتملة، لها من البعد الرمزي ما يثير حيرة المتلقي، ورغبته في استكناه ما يريد الشاعر الإيحاء به من خلالها.

وقد ارتكز هذا البحث في مساره على مجموعة من الدراسات السابقة، للاستفادة من جهود ما توصل إليه الباحثون، من التأسيس لظاهرة الرمز ومن مقاربات تطبيقية، أهمها: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر لـ: محمد فتوح أحمد، والرمز الشعري عند الصوفية لـ: عاطف حودة نصر، والغموض في الشعر العربي الحديث لـ: إبراهيم رماني، و جماليات الأسلوب (الصورة الفنية في الأدب العربي)، لـ : فايز الدايه، ومقال بعنوان" العلامة والرمز في الفلسفة المعاصرة" في مجلة عالم الفكر، إضافة إلى مخطوط رسالة ماجستير موسوم بــ: الصورة الفنية في شعر عثمان لوصيف لــ: لزهر فارس، ومراجع أخرى كان لها فضل إفادة هذا البحث وإثرائه.

وقد اعترضت مسيرة البحث بعض الصعوبات، تمثلت \_ على الخصوص \_ في ندرة المراجع الأصلية التي أسَّست للرمز، لأن أغلبها مكتوب باللغة الأجنبية ويعود إلى القرن الماضي، أما المراجع العربية، فأغلبها يميل إلى الدراسات النفسية في تناول الظاهرة الرمزية في الأدب، وتنهل كلها تقريبا من مصادر واحدة، هي مؤلفات (كارل غوستاف يونغ) و (أرنست كاسيرر)، وكثير منها تناول الرمز بشيء من الاختصار، في شكل جزئية ضمن العناصر الفنية في الشعر الحديث والمعاصر، ما صعّب على الباحث التفصيل أكثر في ظاهرة الرمز.

وسيتم تقسيم الأساليب التعبيرية الرمزية في قصائد الديوان استنادا إلى تصنيف (شارل ساندرس بيرس) للعلامة إلى أيقون وأمارة ورمز، على أن العلامة الرمزية تتميز عنده بالامتلاء وتعدد الدلالة، لذلك ستُصنَّفُ الرموز في ديوان المتغابي إلى ثلاثة أنواع من التشكيل الرمزي، هي الألفاظ والفضاء والإيقاع، ومن خلالها ستُحدَّد الأبعاد الدلالية للرموز المبثوثة في ديوان المتغابي.

وفي الأحير أتقدم بشكري الخالص إلى كل الذين قدموا لي يد المساعدة ماديا ومعنويا في إعداد هذا البحث، ولا يسعني إلا أن أرفع شكري \_ مشفوعا بالمودة \_ للشاعر عثمان لوصيف الذي أمدني بظلاله في سفري مع المتغابي، واعترافا بالجميل أحص بالشكر الجزيل أستاذي الفاضل رشيد رايس المشرف على إنجاز هذا البحث، فقد كان لي نعم السَّند بتوجيهاته وسعة صدره..

# الأمل الأول الأمل الأمل

### أولا: مفهوم الرمز

أفرزت حياة الإنسان في علاقته بالموجودات وبالآخرين أشكالا رمزية مختلفة ومتنوعة، أوجدها لضرورات متعددة؛ منها ما اتخذه وسيلة للتواصل مع الآخرين، ومنها ما ابتكره لتنظيم الوجود، وبالتالي تنظيم حياته، ومنها ما أوجده عفو الخاطر مقابل رغبة ملحة في فهم الظواهر الغامضة، التي لم يجد لها وعيه البدائي تفسيرا معللا، وبعضها جاء تعبيرا عن حال نفسية أو أسلوبا وشكلا تعبيديا للتطهر وإرضاء الذات والآلهة، وكان لهذه الأساليب الرمزية علاقة بالإبداع الفني والشعري على الخصوص، لارتباط الشعر بحياة الإنسان من جهة وعلاقته من جهة ثانية بالأسطورة والمسرح والموسيقي، ومن ثم كان حظ الشعر من الغموض أوفر من حظ غيره من الفنون والأنواع الأدبية الأحرى.

ومع مرور الزمن، وزيادة تعقد مجالات الحياة، وحد الشاعر المعاصر نفسه محاصرا بقيم متداخلة مركبة، رسَّخت فيه قلقا دائما تجاه الواقع المتأزم، وتصورا غامضا تجاه المستقبل الغامض، فانطبع ذلك في أحاسيسه وفي أسلوبه الإبداعي، بوعي أو دونما وعي منه، فأنتج شعرا رمزيا، تلخصت فيه التجربة الإنسانية، فعبّر بها، وعبر عنها، وأضاف لها من تجربته الذاتية الكثير.

بات الرمز الشعري وسيلة إيحائية للتعبير الجمالي، فهو لغة داخل اللغة، وهو كل ما في النص وما حوله إذا كان تعبيرا غير مباشر، يحمل أبعادا دلالية، تدفع المتلقي إلى البحث في ما وراء الرموز والعلامات المشحونة بأكثر من دلالة، فإذا تحقق له ذلك، وجد نفسه أمام عدة نصوص، أنتجها انفتاح القراءة على المتعدد.

تلك هي طبيعة اللغة الرمزية، تبدأ غامضة مستغلقة عن الأفهام بعيدة المعنى، وتنتهي ثرية بالدلالات، رحبة الأفق، تسمح للقارئ بالتوغل في أعماق النص ليكتشف المجهول، وعادة ما تكون القراءة نوعا من الكشف عن مكنونات الذات، وما تزحر به الثقافة من أفكار ورؤى وتجارب موغلة في القدم، يشكلها الرمز في النص غامضة موحية، وهو ما يدفع إلى التساؤل عن ماهية الرمز وطبيعته، فما هو الرمز؟ وما الحدود الفاصلة بينه وبين الإشارة والعلامة؟ وما هي خلفته الفلسفة؟

### 01) المفهوم اللغوي

ترجع الصياغة المعجمية لِلَفظ "رمز" في اللغة العربية إلى مادة (رم ز)؛ أي أشار «إشارة وإيماء بالعينين والحاجبين والشفتين والفم »<sup>1</sup>، والواضح أن الإشارة هنا ليست سوى حركة حسدية قصد بها التعبير بالحواس نيابة عن الكلام، لسبب ما، أو لغاية تكون الإشارة — في تحقيقها — أكثر قدرة على التوصيل والتعبير، ولذلك أضاف صاحب لسان العرب موضحا: «والرمز في اللغة كل ما أشرت إليه ثما يبان بلفظ بأي شيء أشرت إليه بيد أو بعين »<sup>2</sup>، فالرمز ذو طبيعة حسية، يشكل بديلا إبلاغيا عن التلفظ في عملية التواصل الإنساني، إذ يكفي أن تكون الإشارة مماثلة لمعنى الكلام بالنسبة للمتلقي حتى يفهم معناها، وأن يكون المشار إليه واحدا في الحالين، أما بالنسبة للرامز فإن الإشارة، تكون، لحظة استعمالها، أفضل تعبيرا و تبليغا في تواصله مع غيره.

وقد ورد في هذا المعنى قوله تعالى مخاطبا زكريا عليه السلام: ﴿ قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلّا تُكلّم النّاسَ ثَلَاثَة أَيّام إِلّا رَمْزًا وَاذْكُرْ رَبّك كَثِيرًا وَسَبّحْ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ ومعناه إنك ستُمنَع الكلام فلا تستطيع الحديث ﴿ إلا إشارة بيد أو رأس أو غيرهما، وأصله التحرك. يقال ارتمز: إذا تحرك. ومنه قيل للبحر الراموز » وفي نفس السياق، في موضع آحر قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلّا تُكلّم النّاسَ ثَلَاثَ لَيَالِ سَوِيًّا (10) فَحَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ وفيعل الإيجاء هنا، حمل معنى على قوْمِهِ مِن الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إلَيْهِمْ أَنْ سَبّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ ويعلى الإيجاء هنا، حمل معنى الإشارة، ويُفهم من ذلك أن الرمز والإيجاء والإشارة، تمثل استعاضة عن النطق والتكلم، حين تعطل لغة الكلام، أو يقتضى الموقف التواصلي أن يكون التخاطب بلغة الجسد وسيلة أخرى للتعبير والتواصل، لغة رمزية، تحيل إلى معنى خفى، لم يجد له موضعا في عالم الأشياء، يعطيه الحق للتعبير والتواصل، لغة رمزية، تحيل إلى معنى خفى، لم يجد له موضعا في عالم الأشياء، يعطيه الحق

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم: لسان العرب، مج  $^{0}$ ، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، د ت، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – نفس المرجع: نفس الصفحة.

 $<sup>^{3}</sup>$  – سورة آل عمران: الآية  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – الزمخشري أبو القاسم محمود بن عمر: الكشاف، جـ01، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 2001م، طـ02، 731، صـ389.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة مريم: الآية 10-11.

في الوجود على صورته الحقيقية، فكان له بديل مماثل، يجسده في الواقع ويقربه إلى الأذهان، بل ويجعل له صورة محسوسة، تتخذ لها شكلا مناسبا للسياق، يغني فيه التلميح عن التصريح، وتنوب فيه الحركة عن التلفظ داخل الإطار العام للتواصل البشري.

ويؤكد هذه الدلالة قوله تعالى، مخبرا عن مريم عليها السلام، حين وفدت على قومها، تحمل وليدها عيسى عليه السلام ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ حَمَلِ وليدها عيسى عليه السلام ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًا ﴾ أ، فهي لم تكن عاجزة عن الكلام، ولكنها اختارت الوسيلة الأكثر إثارة وتنبيها، يكفي أن تنظر إليه لتقول بالصَّمت المعبِّر: ﴿ هُو الذي يجيبكُم إذا ناطقتموه  $^2$ ، لمَّ وحدت أن أفضل وسيلة للتعبير هي الإشارة الحسية.

جاءت أغلب الدلالات المعجمية للرمز، في اللغة العربية، بحسَّمة في فعل الجسد؛ أي في الحركة"، إذا كانت باليد أو بالعين، أما إذا كانت بالشفتين فهي « تصويتٌ خفي باللسان كالهمس، ويكون تحريك الشفتين بكلام غير مفهوم باللفظ من غير إنابة بصوت إنما هو إشارة بالشفتين » 3، وقد أدرك العرب أهمية القيمة الإشارية للشيء بعيدا أو قريبا حاضرا أو غائبا فعدُّو الإشارة للحاضر حسية والإشارة للغائب معنوية.

أما في غير اللغة العربية فإن كلمة رمز ( symbol ) صيغت من الكلمة اليونانية ( sumbollein ) التي تعني الحرز والتقدير، وهي مؤلفة من ( sum ) . معنى ( مع ) ور ( bollein ) . معنى ( حرز ) 4، ويُفهَم من ذلك أن طبيعة الرمز غامضة، تتطلب من المتلقي القدرة على الإدراك والتقدير، وإعمال الفكر للوصول إلى المعنى الخفي الثاوي في ثنايا الكلام.

وللرمز دلالة معجمية أخرى في اليونانية، إضافة إلى معنى الحرز والتقدير، وهي أن الفعل "رَمَزَ" (sumbollein) يعني "وصل، جمع، قرن"، ويتضح معناها بالرجوع إلى حذور الثقافة الإغريقية القديمة، لـ « أن اليوناني إذا ابتعد وسافر عن صديقه يقوم بتقسيم قطعة أو

<sup>1 -</sup> سورة مريم: الآية **29**.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ الزمخشري: الكشاف، ج03، 632، ص17.

<sup>3</sup> \_ ابن منظور: لسان العرب، المجلد 06، ص222،223.

<sup>4</sup> ــ محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، دار المعارف، القاهرة، 1984، ط3، 455، ص 33.

شيء إلى جزأين يحتفظ كل واحد منهما بجزء منها وعند الالتقاء تجمع تلك القطع كعلامة للقاء. فالرمز يفيد الربط والوحدة، على أن هذه الفكرة تظهر في مختلف الثقافات، إذ أن دور الرمز هو الربط » أبين شيئين يجسد أحدهما الآخر ويدل عليه، ومن هنا يتحدد معنى الرمز لغويا، في انتقاله من دلالته على الجمع والوصل والربط، ضمن العلائق الاجتماعية والأنساق الثقافية المتداولة بين أفراد المجتمع، إلى الربط بين الرمز والمرموز إليه، وفي انتقال استعماله من المستوى الاجتماعي إلى المستوى الإبداعي.

فكلمة (Symbol) التي تعني (رَمَزَ) « تستدعي دائما "تجميع" نصفين: دال ومدلول» وكلمة التماثل بينهما، وهي علاقة تدل على الجمع « بين خطابين مختلفين ينعكس أحدهما (الخطاب الأدبي، الثاني) على الآخر الذي يكون له بمثابة المرآة، ويتطابق معه خارج كل اختلاف  $^{8}$ ، ويكمن هذا الأخير في تَمَيُّز الرمز بالحضور والمادية والقدرة على الإيحاء، بينما يتميز المرموز إليه بالغياب والمعنوية، إلا ألهما يشتركان في خاصية التماثل، فالدال صورة للمدلول، يمنحه وجوده المادي، ولا يقتصر الأمر على الأشياء الحسية، إنما يتعداها إلى ما هو معنوي، فيصنع له صورة ذهنية مماثلة للرمز، يتم إدراكها بالإيحاء.

وبالنظر إلى المفهوم اللغوي للرمز في المعاجم العربية ومفهومه عند الغرب، يتبين أن الفرق بينهما يتجلى في تباين الخلفية التي استند إليها تأسيس ماهيته؛ فهو في العربية يتشكل في إشارة حسية تصدر عن الجسم، للتلميح والإيماء في التواصل والتعبير عما يدل عليه اللفظ تصريحا مباشرا، وقد ارتسمت تلك السطحية في استعمال الإشارة على الإبداع الأدبي 4، إلا ما جاء كناية أو مجازا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – الزواوي بغوره « العلامة والرمز في الفلسفة المعاصرة »، <u>عالم الفكر</u>، المجلد 4، العدد 3، المجلس الوطني للثقافة والفنـــون والآداب، الكويت، يناير – مارس 2007، ص110.

<sup>2–</sup> جيلبير دوران: الخيال الرمزي، ترجمة علي المصري، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، 1994، ط2، 136، هامش ص 11. 3 – جوليا كريسطيفا: علم النص، ترجمة فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء،1997، ط2، 95، ص 46.

<sup>4 -</sup> ليس في الشعر العربي القديم فلسفة فكرية، كما هو الحال عند اليونان أو الغرب، والشعر الجاهلي لا يعرض إلا الصور الحسية، «ولا تقدم لنا القصيدة الجاهلية مفهوما للعالم، وإنما تقدم لنا عالما جماليا. المفهوم يتضمن موقفا فلسفيا، والفاعلية الشعرية عند الجاهلي انفعالية بعامة، لا تعنى بالمفاهيم بل بالتعبير والحياة والواقع.... وهي لا تحاول أن تعيد خلق الواقع، بل تتحدث معه. ولا يهمها أن يأتي هذا الحديث متلاحم المقدر ما يهمها أن يأتي مخلصا لهذا الواقع الذي هو، بطبيعته أصلا، غير متلاحم » ينظر – أدونيس: مقدمة للشعر العربي، دار العودة، بيروت، 1979، ط3، 143، ص 33،33.

أو مثلا، ينقل الواقع في صورة غير مباشرة، أو استعمال الصور الحسية ونقل المشاعر بكل أمانة، وهو تصور يتطابق مع العقلية العربية التي لم تكن تعتمد فلسفة الأشياء، بسبب الحياة البسيطة، بقدر ما كانت تعتمد على ما هو مجسد في جميع مناحي الحياة، بما في ذلك الأدب.

أما عند الغرب، فإن الجذور الفلسفية التي كانت مصدرا للثقافة والإبداع عند اليونان والغرب لم تنظر إلى الرمز من زاوية الإيحاء الحسي كما ورد في المعاجم العربية، وإنما اعتبرت الرمز عمثابة عملية كشف لغامض في الفعل (حزر)، أو الجمع بين شيئين أحدهما مجسد (ظاهر) وآخر غائب (خفي)، لعلاقة المماثلة، فالرمز الحسي لا يشير إلا لنفسه؛ أي إلى صورته الخفية التي لا يكون لها وجود في الأعيان والأذهان إلا بالتجسد في شكل يميزها عن غيرها من الموجودات.

### 02) المفهوم الاصطلاحي

- هل الرمز إشارة حسية، للتعبير عن الأحاسيس والمشاعر والمواقف وتحقيق الرغبات المكبوتة، حين يستحيل التعبير بالكلام؟
- هل الرمز أشكال كتابية، وحروف، وأرقام، ورسوم، لتنظيم الوجود وإدراكه، وتيسير التواصل والاقتصاد في استعمال اللغة الشفوية والكتابية؟
- هل الرمز أفعال وحركات، غايتها الإيحاء بالإشارة الحسية؟ وهل تُعَدُّ الأشكال
   الرمزية رموزا حقيقية من منظور إبداعي؟
  - هل هناك فرق بين الإشارة والعلامة والرمز؟

10

 $<sup>^{-1}</sup>$  جميل صليبا: المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت, 1978، 765، ص <math>620.

إلها تساؤلات فرضتها طبيعة الرمز الغامضة، فهو كامنٌ في جميع تصوراتنا، ومُتَجَلِّ في أفعالنا، وفي ما تنتجه أفكارنا، « ذلك أننا نعيش داخل عالم رمزي، فنحن نتبادل أشياءنا وكلماتنا وسلوكنا استنادا إلى تصورات رمزية/.../ فالإنسان لا يلج العالم الخارجي دون وسائط» أ، لأنه حين ابتكر أساليب التواصل وضع الأسس الأولى لإدراك الوجود، وإدراك الذات وعلاقتها بالآخر، عبر نظام من الأشكال الرامزة في جميع مجالات الحياة، فاعتمد في تجسيد وجود الأشياء إلى وسائط نفسية، اتخذ لها صورا حسية مختلفة منها الأصوات والكتابة والأفعال الإشارية، وجعل منها أنظمة تحقق له القدرة على التواصل بطرق رمزية متعددة ومختلفة، بينها قاسم مشترك هو القيمة الإشارية.

رغم ضبابية مفهوم الرمز، وعدم استقراره لتباين زوايا النظر في ماهيته إلا ألها تتفق على صياغة اصطلاحية تكاد تؤدي إلى مفهوم عام، وهو أن الرمز هو « ما يمثل شيئًا، مفهوم، فكرةً » <sup>2</sup>، في إشارة إلى الطبيعة المادية للطرف الظاهر للعيان، الذي يتم عبْرَه الإيجاء إلى طرف حفي ( المشار إليه )، يتميز بطبيعة معنوية، سبق وأن بيَّنًا في التعريف اللغوي أن الجزء الظاهر يحيل على الجزء الخفي، لأنه يماثله، أو هو صورة بحسدة له في الواقع، « وبناء عليه فإن الرمز هو تصور يُظهِر معنى سريا، إنه تجلي السر. وسيكون النصف المرئي من الرمز أي الدال محملا دائما بالحد الأقصى من التجسيم » 3، ومتصفا بالإيجاء، مهما كان شكله، أما الوجه الخفي أو المعنى البعيد، الذي لا يقع تحت إدراك الحواس، فيتم تفسيره من خلال طبيعة علاقته بالرمز، وحسب شكل الرمز ووظيفته، لذلك تعددت مرجعياته وأبعاده.

لذلك استغل الشاعر كل ما تملكه اللغة وكل ما ينتج الدلالة العميقة، دون اهتمام بشكله، يكفي أن يكون منفتحا على قدرات المتلقي التأويلية، أما في النظام الاجتماعي التواصلي فيمثل قانونا وعرفا متفقا عليه، بينما هو عند البعض لغة خاصة لا يرتقى إلى فهمها الجميع.

أما في معجم الصوفية فقد تم تعريف الرمز على أنــه ﴿ باطن مخزون تحت كلام ظــاهر

<sup>1 -</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات والتأويل (مدخل لسميائيات ش.س.بورس)، المركز الثقافي العربي، بيروت، **200**5، **208**، ص66. - Emmanuelle Roy Ladurie: <u>Dictionnaire Encyclopédique, éditions Philippe</u> Auzou, Paris 2005, 2160, P1960.

ins Fillippe Adzod, Falis 2003, 2100,F1900. 3 – جيلبير دوران: الخيال الرمزي، ص 10.

لا يعرف كنهه إلا أهله» 1، ويدل هذا التعريف على مدى أهمية الرمز بالنسبة للمتصوفة، فهو تعبير خاص بفئة معينة من الناس، لا يرتقى غيرهم لإدراك حقيقته.

اعتبر (سيقموند فرويد 1939–1856 Sigmund Freud ) الرمز تعبيرا عن رغبات مكبوتة، لم يستطع المبدع التصريح بها، بسبب رقابة ما، وأرجع الإبداع إلى اللاوعي الفردي، واعتبره مصدرا للظواهر النفسية، التي تبرز في شكل رموز، وذهب إلى أن الرمز نتاج الخيال اللاشعوري، وبالتالي لا تكون له قيمة « إلا بمدى دلالته على الرغبات المكبوتة في اللاشعور نتيجة الرقابة الاجتماعية الأخلاقية »²، ودليل ذلك أن أغلب الشعراء والروائيين الذين عاشوا في ظل نظام سياسي متسلط يستعملون أقنعة يختفون خلفها، أو يستعملون رمزية موغلة في التجريد لتجنب العقاب.

ولأن الرمز عند علماء النفس تعبير عن رواسب نفسية، وعن إحساس داخلي، « يرى (يونغ) <sup>3</sup> أن الرمز لا يناظر أو يلخص شيئا معلوما، لأنه إنما يحيل على شيء مجهول نسبيا، فليس هو مشابحة وتلخيصا لما يرمز إليه، وإنما هو أفضل صياغة تمكنه لهذا المجهول النسبي » <sup>4</sup> المتسم بالتجريد، يأخذ دلالته ومظهره من السياق الذي يرد فيه.

توصل (أرنيست كاسيرر 1945-1874 Arnest Cassirer) إلى أن الرموز أغاط ثقافية من الحياة البشرية، واعتبرها مفتاحا لفهم طبيعة الإنسان، بوصفها نمطا من التواصل والتعبير، وعن طريق اللغة والأسطورة والسحر والدين، تُوصِلُ إلى بناء وجوده، فهي «تعبيرات رمزية، تبدأ انفعالا يتكثف من خلال الجهاز الرمزي للإنسان ليتحول عبر إرادة تشكيل الواقع إلى فعل يؤدي وظيفة تستمر وتتواصل مع وجود الإنسان نفسه. لذلك سماها "كاسيرر"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ممدوح الزوبي: معجم الصوفية، دار الجيل، بيروت، 2004، 456، ص 188.

<sup>2 –</sup> محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص 36.

<sup>3 –</sup> كارل غوستاف يونغ: طبيب نفساني وفيلسوف ألماني، ولد سنة 1875 بسويسرا، من كتبه "رموز التحول" و" الأنماط النفسية"، توفي سنة 1961. ينظر: جوزيف كامبل: « ك.غ. يونغ حياته وأعماله »، ترجمة نهاد خياطه. الموقع:-kaf.htm# joseph cambel ، تاريخ الدخول:2009.08.08.

<sup>4 –</sup> عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، المكتب المصري لتوزيع المطبوعات، القاهرة، 1998، 528، ص20.

الأشكال الرمزية »<sup>1</sup>، ابتكرها الإنسان ليثبت بها ذاته في الواقع، ولهذا فإن الرمز شكل من أشكال التعبير، تطور مع مرور الزمن وتطوُّر معتقدات الإنسان وتفسيره للظواهر الغيبية أو الخوارق التي لم يجد لها تفسيرا مقنعا.

يتطلب تتبع الخلفيات التي تناولت المفهوم الاصطلاحي للرمز الانطلاق من مستوياته، فمن خلالها تتجلى وظائفه، وتندرج ضمنها جميع أنواع الرموز، وتتحدد فيها المرجعيات الفكرية والفلسفية التي استندت إليها تلك التعريفات، ولكن قبل ذلك، يتطلب البحث محاولة الفصل بين بعض المفاهيم المتصفة بالعمومية في الاستعمال.

### 03) الحدود الفاصلة بين الرمز والإشارة والعلامة

كثيرا ما تتداخل المصطلحات فتستعمل الإشارة أو العلامة على أنها رمز، كما لا يُميَّزُ بين الرمز والصورة الفنية في الإبداع الشعري، وسبب ذلك اشتراك هذه العناصر في بعض الخصائص من حيث الشكل والحسية والإيحاء.

حاء في المعجم الفلسفي أن « الرمز في اللغة الإيماء والإشارة والعلامة » أوهو تعريف لا يميّز بين العلامة والرمز والإشارة, لأن تداولها في المستوى المعرفي والاجتماعي ينحصر في الوظيفة الإشارية، وغالبا ما تكون حسية للتعبير أو التواصل مثل حركات الجسد والعلامات الطبيعية كالدخان، أو تكون دالة على شيء معين للاقتصاد في اللغة مثل الرموز الرياضية والعلمية وعلامات الإنتاج في مجال التجارة والاقتصاد.

### أ) الفرق بين الرمز والإشارة

يختلف الرمز عن الإشارة في كونه مرحلة متطورة عنها، انفصل عنها حين التزمت شكلها ودلالتها، وبقيت هي الشكل المناسب الذي يناظر "الكلمة" في اللغات المنطوقة، قبل أن يتوصل الإنسان إلى اكتشاف التخاطب بالألفاظ، وظلت الإشارة وسيلة تواصل ضرورية في حياته اليومية.

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الفتاح محمد أحمد: المنهج الأسطوري في تفسير الشعر الجاهلي، دار المناهل للطباعة، بيروت،  $^{-264}$ ،  $^{-260}$ ، م

<sup>-2</sup> هيل صليبا: المعجم الفلسفي، ص-2

لا يستطع الإنسان الاستغناء عن الإشارة لارتباطها بالحال النفسية والانفعالية للمتخاطبين، فهي مصدر من مصادر الدلالة عند الجاحظ ألى جانب اللفظ والحساب والحركة والخط والحال، وسمّاها "الحركة" مؤكدا على ألها إشارة حسية وظيفتها التعبير في قوله: ﴿ والإشارة واللفظ شريكان، ونعم العون هي له، ونعم الترجمان هي له، وما أكثر ما تُنُوب عن اللفظ، وما تُغني عن الخط> عن اللفظ، وما نعني حركة صادرة عن انفعال داخلي بسبب موقف ما، قد تستعمل اضطرارا حين يتعذر النطق، فتكون بديلا عن اللفظ، وأبلغ منه، وقد تشترك معه وتعضده في التبليغ.

وما دامت الحركات الإشارية لا تنتمي إلى الخطاب اللفظي، فلن تكون سوى لغة ثانية، أو شيء شبيه باللغة على حد تعبير (ميشيل فوكو Michel Faucault)، لأن الإنسان في تواصله بالحركات « يمكنه أن يتلقى هذه الإيمائية كعلامة على فكر الآخر وبديل منه كإشارة، عندئذ، يبدأ الفهم. كما يمكنه بالمقابل أن يستخدم هذه الإيمائية الصائرة إشارة، ليثير عند شركائه الفكرة التي تخطر له هو نفسه» ق، ومن هنا يمكن أن نفهم بأن لغة الجسد تؤدي دورا تفاعليا مع الآخر، باعتبارها ناقلا للأفكار عن طريق الإشارة والإيحاء، تساعد على الفهم والإثارة.

لا تخلو الإشارة الموحية من قدرة تعبيرية، تعوض الكلمات حين تكون الإشارة أبلغ من النطق في التوصيل والتعبير، لأنه لا يستعاض عن التكلم بالحركة إلا لغاية فرضها السياق أو الظرف أو أسباب تجعل الإيجاء بالجسد أداة للتواصل والتنفيس، وحين يتم اكتشاف الحركة المناسبة، ويتم توظيفها فيه بطريقة تُبلِّغ الرامز من تحقيق غايته، وباستبدال التلفظ بالحركة «كان شيءٌ شبيةٌ

<sup>1 –</sup> أرجع الجاحظ أصناف الدلالة إلى البيان، من أي جنس كان الدليل، يقول: « وجميع أصناف الدلالات على المعاني من لفظ و غير لفظ، خمسة أشياء لا تنقص ولا تزيد: أولها اللفظ، ثم الإشارة، ثم الحقد، ثم الحظ، ثم الحلل التي تسمى نصبة»، والعقد هو الحساب والحال أو النصبة هي المظهر الخيارجي للشخص، وما تحدث له من علامات، كاصفرار الوجه من الخوف، واحمراره من الغضيب ... إلح ويتابع: « ولكل واحد من هذه الخمسة صورة بائنة من صورة صاحبتها، وحلية مخالفة لحلية أختها؛ وهي التي تكشف لك عن أعيان المعاني في الجملة، ثم عن حقائقها في التفسير وعن أجناسها وأقدارها» - ينظر: الجاحظ: البيان والتبيين، المجلد 01، الجزء 01، دار الكتاب العلمية، بيروت، 2003، ط03، 242، ص 66،60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – الجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر: <u>البيان والتبيين</u> ، المجلد01، الجزء01، دار الكتاب العلمية، بيروت، 2003، طـ03، 242، صـ60. <sup>3</sup> – ميشيل فوكو: الكلمات والأشياء، ترجمة مطاع الصفدي وآخرون، مركز الإنماء القومي، بيروت، 1990، 316، صـ104.

باللغة على وشك الولادة »<sup>1</sup>، ومع ذلك فإن هذا الرأي ينكر أن تكون الأشكال التعبيرية \_ غير اللفظية \_ لغة ، فهي شيء شبيه باللغة ، كاد أن يوجَد.

إذا كانت العلاقة بين الرمز والمرموز إليه علاقة تماثل، أي أن الرمز يشير إلى شيء خفي عائله، ويحتمل أكثر من دلالة، فإن « الإشارة اعتباطية تماما، ولذا يمكن أن تستبدل بها إشارات معادلة. كما أن الإشارة شفافة أيضا، أي ألها ترشدنا مباشرة إلى مدلولها دون أن تلفت نظرنا إلى ذاتها» معادلة. كما أن الإشارة مع ما يشير إليه بنوع من الامتلاء الدلالي، حيث يفرض كل سياق معنى يتحدد من خلاله، وسواء كان الرمز اجتماعيا أو إبداعيا، فإنه يحافظ على وجوده، ولا يحل محله رمز آخر.

### ب) الفرق بين الرمز والعلامة

يتداخل الرمز والعلامة في كثير من الاستعمالات وأشهر من تناول العلامة بالدراسة وفيردينان دي سوسير 1913-1857 F.D.Saussure ) و(شارل ساندرس بيرس 1914-1839 Ch.S.Peirce )، نظر (سوسير) إلى العلامة فاعتبرها «وحدة ثنائية المبنى تتكون من وجهين يشبهان (وجهي الورقة)، ولا يمكن فصل أحدهما عن الآخر، الأول هو الدال (signifiant) وهو عند سوسير حقيقة نفسية أو صورة سمعية... والثاني هو المدلول (signifiant )» 3، وهذه البنية الثنائية مغلقة على نفسها، ولا تحيل إلى شيء خارج نفسها في عالم الموجودات » 4، و العلاقة بينهما اعتباطية، ولا علاقة لها بما هو حارج تلك البنية، ويمكن تمثيلها في الشكل الآتي:

الدال (الصورة السمعية)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – ميشيل فوكو: نفس المرجع، ص104.

<sup>2 –</sup> رينيه وليك و آوستن وآرن: نظرية الأدب، ترجمة محي الدين صبحي، الدار العربية للنشر، بيروت، 1987، 228، ص22.

<sup>3 –</sup> سيزا قاسم ونصر حامد أبوزيد: أنظمة العلامات في اللغة والأدب والثقافة مدخل إلى السميوطيقا، دار إلياس العصرية، القاهرة، 1986، ص 09.

<sup>4 –</sup> عبد الله إبراهيم وآخرون: معرفة الآخر، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1996، ط2، 144، ص 75،74.

كان تركيز (سوسير) على اعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول سببا في عدم تمييزه في بادئ الأمر بين الرمز والعلامة، إذ أطلق على العلامة اللغوية اسم " العلامة الرمزية "، ولكنه استدرك ذلك في قوله: « إن من مميزات الرمز أنه لا يكون اعتباطيا على نحو كلي، فرمز العدالة لليزان لليكن استبداله اعتباطيا بأي رمز آخر كالعربة مثلا، كما أستثني من هذه الصفة العلامة اللغوية المحاكية، أي أن الدال يحاكي المدلول، كمواء القط وخرير الماء» أ، أي أن الصورة السمعية تحيل مباشرة إلى العنصر الذي ارتبطت به وفقا لما هو متفق عليه وأخذ شكله أو دلالته في الأذهان، ومن ذلك أسماء الأصوات، ودلالة الصوت على المعنى، وهي مسائل لم يفصل البحث اللغوي واللساني فيها بعدُ.

اعتبر (سوسير) العلامة نتاج عملية نفسية مرتبطة بالتصورات الذهنية للأفراد، فاستبعد أي علاقة لها بأي عنصر إضافي، أما (بيرس) فكان له تصور مختلف للعلامة، فقد « وسع نطاق فاعلية العلامة خارج نطاق علم اللغة. فبينما حصر سوسير تعريفه للعلامة داخل حلقة الكلام، أعطى بيرس تحديدا للعلامة أشمل وأكثر عمومية » 2، ورفض فكرة انغلاق العلامة على ذاتما، رافضا بذلك فكرة التداعي النفسي في العلاقة بين الدال والمدلول، وانطلاقا من مقولات الوحود نظر إلى العلامة « بكولها كيانا ثلاثي المبنى يتكون من ( المصورة Representamen ) وتقابل المدلول عند سوسير، و(الموضوع الدال عند سوسير، و(الموضوع Objet )، ولا يوجد له مقابل عند سوسير» 3، ويمثل (الموضوع) إحالة إلى الواقع، أي أن ناتج العلاقة بين المصورة والمفسرة (الدال والمدلول) تحيل على شيء موجود، ويمكن تبيين كيان العلامة عنده في الشكل الآتي:



ا نقلا عن سيزا قاسم و نصر حامد أبوزيد: المرجع السابق، ص76.  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – سيزا قاسم و نصر حامد أبوزيد: نفس المرجع، ص $^{2}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  – عبد الله إبراهيم وآخرون: معرفة الآخر، ص 77 – 78.

وتعتبر المصورة هي الحامل المادي للعلامة، وتقابل الرمز عند (أوجدين وريتشاردن) وقد اهتم (بيرس) بوظيفة العلامة انطلاقا من العلاقة بين أركاها، ومن ذلك أنه قسم الموضوع إلى أيقون، ومؤشر، ورمز $^2$ .

أرجع (بيرس) الرمز إلى الموضوع الذي هو جزء من العلامة، ولهذا فإن « العلامة أوسع من الرمز، وإن العلامات تشمل الأشياء المادية والثقافية، من هنا نجد توجها يقصر الرموز على عالم الثقافة » 3، وهو تصور يرتكز إليه البحث في تحديد ملامح الاختلاف بين العلامة والرمز، باعتباره جزءًا منها، ينتمي إلى عالم الثقافة، ويقتصر على المعاني المجردة، بينما اتسعت العلامة، لتشمل المادي والثقافي معا، يما في ذلك وظيفة الرمز، ومن ثَمَّ يصعب التمييز بينهما إذا أشارا إلى معنى غامض محتمل في السياق.

إذا كانت العلامة تتمظهر في أشكال متعددة قد تكون العلاقة بين أركاها اعتباطية، فإن «الرمز هو علامة تشير، علامة تحيل إلى الشيء الذي تشير إليه بفضل قانون غالبا ما يعتمد على التداعي بين أفكار عامة »<sup>4</sup>، يتمثل في العرف والتواضع بين أفراد المحتمع، ولذلك يختلف عنها في ارتباطه بما يشير إليه، «ويمكن أن نرد الفرق بين العلامة والرمز، إلى أن العلامة إشارة حسية إلى واقعة أو موضوع مادي، بينما يبدو الرمز تعبيرا يومئ إلى معنى عام يعرف بالحدس»<sup>5</sup>، وقد تأخذ وظيفة الرمز انطلاقا من فكرة التوليد الدلالي "السيميوز"، وهو مصطلح جاء به (بيرس)، ويقصد به تتبع مسارات إنتاج المعنى إلى ما لا نهاية، حيث يتحول المدلول إلى دال ويتحول الدال من جديد إلى مدلول آخر، وهكذا.

ونتيجة لتأويل العلامات اللغوية في النصوص الأدبية، مثلما هو الحال بالنسبة للرمز، وقع

<sup>1 -</sup> اختصر أوجدين وريتشاردز العلاقة التي تربط بين الأشياء والأفكار والكلمات في شكل مثلث: الرمز - الفكرة - المشار إليه، الرمز عنده يقابل المصورة عند بيرس والمدلول عند سوسير، أما المشار إليه فيقابل المفسرة عند بيرس، والمدلول عند سوسير، أما المشار إليه فيقابل الموضوع عند بيرس، ولا وجود له عند سوسير. ينظر سيزا قاسم ونصر حامد أبو زيد: أنظمة العلامات، ص23.

 $<sup>^{2}</sup>$  - سعيد بنكراد: السيميائيات والتأويل، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – الزواوي بغورة: « العلامة والرمز في الفلسفة المعاصرة »، عالم الفكر، ص126.

<sup>4 -</sup> سيزا قاسم و نصر حامد أبوزيد: أنظمة العلامات، ص34.

<sup>20</sup> عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، ص $^{5}$ 

الخلط في وظيفة كل منهما، « وأحَدُ أشكال الخلط أيضا. هو أن كثيرا من الكتابات تستخدم مصطلح "رمز symbol "و" علامة علامة " كمترادفتين مع أن غالبية العلماء يرون أن الرمز يتميز عن العلامة بأنه يشير إلى مفاهيم وتصورات وأفكار مجردة، بينما تشير العلامة إلى موضوعات وأشياء ملموسة » أ، ومع ذلك فإن ارتباط العلامة في النص الأدبي بالمعنى المحتمل والقابل للتأويل وارتباطها عما هو ثقافي، أي عما ينتج عن الفكر يحمِّلُها بتجربة إنسانية، وهنا يتحول النص كله إلى تعبير رمزي، تشترك فيه العلامة مع الرمز، في نقل تلك التجربة بأسلوب إيحائي متعدد الدلالة.

ورغم توصُّل (كاسير) إلى التمييز بين الرمز والعلامة انطلاقا من طبيعة كل منهما، باعتبارهما « ينتميان لعالمين مختلفين، العلامة جزء من العالم الفيزيائي، والرمز بضعة من العالم الإنساني الخاص بالمعنى  $^2$ ، فإن نظرة بيرس لماهية العلامة ووظيفتها في النص الأدبي أحرجتها من هذه الدائرة الضيقة، لمَّ ارتبطت عنده بسيرورة إنتاج الدلالة، التي اصطلح عليها بـــ"السيميوز".

أعطى (بيرس) للعلامة أهمية بالغة من حيث وظيفتها في توليد الدلالات داخل نسيج النص الأدبي، فخضوعها للتأويل يجعل من وظيفتها دالا له نشاط أول يتمثل في دلالة سطحية مباشرة ونشاط ثان «هو الذي يقذف بالعلامة من موقعها التعييني المباشر إلى عالم جديد من الدلالات؛ وهذه الدلالات ليست معطاة بطريقة مباشرة من خلال ما يبدو من ظاهر العلامة بل تشير إلى تجربة ضمنية» وبالتالي يصعب التمييز بين العلامة والرمز، إذا اشتركت معه في تحول الدلالة، وتخلت عن طبيعتها الخطية، لتكتسب أبعادا دلالية تشير إلى تجربة ضمنية، عبر السياق، لأن المعنى لا يتشكل إلا داخله، والدلالة لا تتحول إلا بتحوله.

من خلال ما سبق تفصيله من اختلافٍ في تحديد مفهوم العلامة والرمز، ومن خلال تصورات (بيرس) لكل منهما، يمكن القول إن الرمز \_ حتى وإن كان جزءا من العلامة \_ فهو يتصف بالإشارة إلى معنى مجرد مرتبط بمشاعر الإنسان وثقافته، و يتشكل لحظة العجز عن البوح

<sup>1 –</sup> عبد الهادي عبد الرحمن: لعبة الترميز دراسة في الرمز واللغة والأسطورة، مؤسسة الانتشار العربي، بيروت، 2008، ص17.

 $<sup>^{2}</sup>$  – عاطف جودة نصر: المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>.</sup> 177 سعيد بنكراد: السيميائيات والتأويل، ص $^{3}$ 

والتصريح، ويحمل في ثناياه قيما إنسانية وثقافية واجتماعية، وله قيمة في ذاته، وقيم مختلفة في ما يشير إليه، وحيويته تمنحه صفة البقاء والتحدد؛ أما العلامة، فتتميز بالإحالة على شيء محسوس، لا يتم إدراكه إلا من خلالها، فإذا أدت وظيفتها انتهت، ﴿ وبالتالي فإن كل مفهوم معرفي إذا فُهِمَ على أنه علامة أو رمز فإن له ثلاث وظائف هي الوظيفة الأيقونية والإشارية والرمزية، وهذه الوظائف الثلاث لا تمثل أجناسا من العلامات ولكن وظائف  $^1$ ، ويُفهَم من ذلك أن للعلامة ثلاث وظائف يؤديها كل من الأيقون والإشارة والرمز، فقد تكون العلامة أيقونا (شكلا دالا أو رسما أو خطوطا رمزية ) في نص شعري، ولا تحيل إلى شيء محدد، لأنها تحمل معني مكثفا يسهم في إضافة أبعاد أخرى إلى العلامة اللغوية التي تؤدي وظيفة رمزية بمعنى الكلمة.

يختصر (كارل غوستاف يونغ gustav yung الحوار القائم حول الفرق أو الاختلاف بين العلامة والرمز في قوله: «إن هناك عمليات واضحة لا تعبر عن معنى معين، بحيث تبدو في الحقيقة، مجرد نتائج خالصة أو علامات، بينما تحمل عمليات أخرى في طياها معنى مختفيا، وهي تلك التي لم تنبثق عن شيء ما ولكنها تترع إلى أن تكون شيئا معينا، ومن ثمَّ فإلها تعد رموزا، ويبقى حكمنا على الشيء الذي نبحثه، بأنه رمز أو علامة، أمرا متروكا لنقدنا الذاتي  $^2$ ، فعندما تأخذ العلامة موقعا يسمح لها بالدلالة على معنى خفي متعدد، تتحول إلى رمز مثقل بالدلالات البعيدة، التي لا تنكشف للمتلقى بيسر، كما أن الرمز قد يتحول إلى علامة، عندما يعبر عنه، ولا يعبر به.

### ثانيا: الخلفية الفلسفية للرمز واتجاهاته

تناولت الدراسات الرمز انطلاقا من الخلفيات الفكرية والفلسفية، باعتباره وسيطا بين الفكر الإنساني وعالم الموجودات، و وسيلة للتواصل ضمن إطار اللغة البشرية، وأسلوبا للتعبير الإبداعي الإنساني، حيث « يحيل العنصر اللغوي في الرمز دائما على شيء آخر. من هنا ربط التحليل النفسي رموزه بصراعات نفسية خفية، في حين يشير الناقد الأدبي إلى شيء مثل النظرة

<sup>1 –</sup> الزواوي بغوره: ﴿ العلامة والرمز في الفلسفة المعاصرة››، عالم الفكر، ص105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - H.Godwin: <u>Psychological types or Psychology of Individuation, by: C.G.Jung</u>, trans by .23 - نقلا عن عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، ص 636.

إلى العالم، أو الرغبة بتحويل اللغة كلها إلى أدب، ويرى مؤرخ الدين في الرموز وسطا لتجليات المقدس» أ، بينما يرى الفيلسوف فيها وجودا فعليا للوجود الطبيعي، ولهذا تم التوصل إلى تحديد ثلاثة اتجاهات للدراسات الرمزية، وهي الاتجاه النفسي واللغوي والفلسفي:

### 01) الاتجاه النفسى

أحذ الرمز نصيبا وافرا في دراسات التحليل النفسي، لارتباطه بالذات الإنسانية في تعبيرها عن أفكارها ومشاعرها ومواقفها، وما الاستناد إلى الرمز في الحياة اليومية أو في مجال الإبداع إلا تعبيرٌ عن حالات نفسية غامضة، لهذا كانت الدراسات النفسية أسبق من غيرها إلى الاهتمام بدراسة وتحليل الرموز على اختلاف أشكلها ووظائفها.

توسّع التحليل النفسي في البحث عن كيفية تشكل العملية الإبداعية وعلاقتها بالذات الإنسانية وتصورها للموجودات والظواهر المختلفة في الطبيعة، فنحن « نلمس منذ فجر الديانات الأولى للمجتمع الإنساني آثار الجهود النفسية التي بذلت لابتكار الشعائر التي ترضي الأرواح وتستعطفها أو تخرجها وتبعدها، ويشعر بها الإنسان على نحو غامض» <sup>2</sup>، فجاءت الرموز غامضة غموض إحساسه، وكان من الطبيعي التساؤل عن مصدر هذه الرموز، لمعرفة حبايا النفس البشرية، من خلال قراءة ما تمنحه الأشكال الرمزية من إيحاءات، حاصة وألها انتقلت من مجال الحياة العامة إلى مجال الإبداع، فإن كانت عند البدائي أشكالا رمزية وشعائر طقسية، لإرضاء الأرواح الكامنة في مظاهر الطبيعة، فهي عند المبدع أسلوب في التعبير إرضاء لحاجات النفس، وتعويضا عن مكبوتات متراكمة، وتنفيسا عن قلق غامض، ومواجهة للواقع من وجهة نظر التحليل النفسي؛ ومن ثم كان لا بد أن تطرح مجموعة من التساؤلات الجوهرية أهمها:

- هل الترميز عملية واعية أم غير واعية ؟
- هل مصدر الرموز اللاشعور الفردي أم اللاشعور الجمعي ؟

<sup>1 –</sup> بول ريكور: نظرية التأويل الخطاب وفائض المعنى، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، بيروت،158، ص96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ويلهلم رايش وآخرون: الإنسان والحضارة والتحليل النفسي، ترجمة أنطون شاهين، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، 1975، 179، ص 37.

### • هل يتضافر الوعى واللاوعى في عملية الترميز؟

لقد استطاع أفراد المجتمع، عن طريق التفاعل العرفي، تحديد دلالات ما تواضعوا عليه من رموز، دون التفكير في علاقة سببية تعلل التماثل بين الرمز والمرموز إليه سوى علاقة التماثل النفسي، «وإذا كان أساس الرمز هو تشابه الأثر النفسي Analogy وليس المحاكاة الحاجبة المنفسي، «وإذا كان أساس الرمز هو تشابه الأثر النفسي اليومئ" Imitation فإن النتيجة المباشرة لهذا أن الرمز لا "يقرر" ولا " يصف"بل "يومئ" و"يوحي" بوصفه تعبيرا غير مباشر عن النواحي النفسية» أ، يمعني أن الرمز يختلف في طبيعته عن الصورة والاستعارة والتشبيه، فهو يوحي إلى مماثل يتطابق معه، ويكون مجال التطابق والمماثلة عن طريق حالة نفسية واعية أو غير واعية، وقد يتداخل فيها الشعور مع اللاشعور، ولذلك أرجعت دراسات التحليل النفسي الرمز إلى اللاوعي.

ينقسم اللاوعي في الدراسات النفسية إلى نوعين هما (اللاوعي الفردي) عند (فرويد) و (اللاوعي الجمعي) عند (يونغ)، وكلاهما يرى « أن النبع الذي يتدفق الخلق الفني من أعماقه، ينبعث من الحياة النفسية اللاواعية للإنسان، ومن مميزات الفنان القدرة على سماع لغة اللاشعور، بعيدا عن حيز الشعور، ويتحلى بهذه الميزة، كما يبدو، قليل من الناس»²، وهؤلاء القلة من الناس هم المبدعون، الذين تميزوا عن غيرهم بسعة الخيال، والقدرة على صياغة الأحاسيس والتعبير عن مكنونات النفس بأساليب ووسائل شتى، تكون في أرقى صورها حين يتجاوز الشاعر السطحية والمباشرة، ويطلق العنان للأخيلة تمارس الإبداع الجمالي من لاوعيه.

يلجأ الشاعر أو الفنان إلى التكثيف والتجريد مستخدما لغة رمزية، تتداعى غامضة من اللاشعور الفردي، لذلك « اعتبر (فرويد) الأدب والفن تعبيرا عن اللاوعي الفردي، ومجلى تظهر فيه تفاعلات الذات وصراعاتها الداخلية» قم فتكشف أسرار النفس في غياب الوعي، وتتشكل غامضة، وقد تنتهي كذلك، دون أن يدرك الآخرون معانيها، عندما يفشل الرمز المستحدث ـ مثلا \_ في أداء وظيفته الإيحائية.

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ويلهلم رايش وآخرون: الإنسان والحضارة والتحليل النفسي، ص61.

 $<sup>^{3}</sup>$  صلاح فضل: مناهج النقد المعاصر، دار أطلس للنشر، القاهرة، 2005، 144، -36.

قد لا ينتج التعبير بالرمز عن الرغبات المتراكمة (غير المحققة)، كالحرمان من ممارسة المُشْتَهي، ومن تتابع الخيبات المتتالية، وحواجز المقدس فحسب، وإنما ينتج كذلك عن مكبوتات أفرزها الخوف من سلطة سياسية أو رقابة اجتماعية، فيكون الرمز بديلا للتنفيس، في لغة جمالية تعبر عن المعاناة الشخصية للشاعر أو الفنان عموما.

وفي غياب الوعي والشعور تتبدى صور تلك المعاناة مشوشة مضطربة غامضة، عبر اللاشعور الفردي، محملا بأثقال النفس، وهواحسها وصراعاتها الداخلية، وسخطها على الأعراف والقوانين، فينتهي كل ذلك إلى الكبت، راسما \_ دونما وعي \_ موقف الشاعر من الحياة، ويتحول ما في اللاوعي إلى رموز تكشف حبايا النفس، « وقد كان للعَوْدِ إلى الذات في الرمزية ما يبرر الكشوف السيكولوجية التي رفعت الحجاب عن اللاشعور بوصفه تعبيرا عن النفس ورغباتها اللاواعية » أ، ومع ذلك فإن التسليم بمرجعية الذات الفردية، ككيان مستقل في إنتاج الرموز، قد لا يمنح الدارس الحقيقة المطلقة، وقد يؤدي ذلك إلى التعسف حين يوصَفُ المبدعُ بالعصابي أو يُتَهَمُ بالجنون.

لقد «كان ربط الإبداع الأدبي بمثل هذه الظواهر المرضية إيذانا باعتبار المبدع إحدى حالات الشذوذ التي يمكن عن طريق تحليلها الكشف عن الحالات السوية الأخرى»<sup>2</sup>، وما توصلت إليه أبحاث (فرويد) من نتائج، تؤكد أن الرموز تعبر عن مكبوتات لا تختلف عن حالات الشذوذ النفسي، وأن فعل الإبداع لا يعدو أن يكون عملية إشباع لاواعية، يفرغ فيها المبدع ما اختزله اللاشعور من مكبوتات رسبتها الرقابة "الاجتماعية الأخلاقية"، وليس لها من منفذ آخر تمر عبره إلا الإبداع.

يمثل الحلم دلالة رمزية لِما تراكم في أعماق النفس من رغبات، لم يتمكن صاحبها من تحقيقها أو التصريح بها في حال الوعي، أمام سلطة الأنا الأعلى (سلطة المحتمع) فتلجأ النفس إلى أحلام اليقظة التي « هي المادة الخام للإنتاج الشعري » 3 حسب (فرويد)، وهو تصور يدفع إلى

<sup>1 –</sup> عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته ووظائفه، الشركة المصرية العالمية للنشر، القاهرة،1977، 384، ص331.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – صلاح فضل: المرجع السابق، ص47.

<sup>3 –</sup> سيقموند فرويد: محاضرات تمهيدية في التحليل النفسي، ترجمة أحمد عزت راجح، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، د ت، ص95.

التساؤل عن العلاقة بين أحلام اليقظة والإبداع الشعري.

إذا كانت أحلام اليقظة تمثل عملية إشباع لاواعية للغرائز، وللمكبوتات النفسية، ولكل ما لا يستطيع الإنسان أن يعبر عنه تصريحا أو علنا، فإن عملية الخلق الفني تمثل هي الأخرى تنفيسا جماليا، يرِدُ في غالب الأحيان مشحونا بالرموز، للتعبير بطريقة مختلفة، تلك هي العلاقة بين أحلام اليقظة والإبداع الشعري، فكل منهما مصدره اللاوعي أو اللاشعور الفردي، وغايتهما التنفيس عن تراكمات العقد النفسية والشعور بالإحباط، ولذلك فإن الشاعر حين يكتب يكون كالحالم أو يكون حالما في لحظة الإبداع، أي أنه لا يكتب إلا أحلام اليقظة، والأحلام لا تكون إلا رمزية، وقد استفاد منها المحلل النفسي في تفسير الأدب عن طريق تأويل الرموز في الأحلام.

يضيف (فرويد) إلى أثر الأحلام في الإبداع الشعري، فلتات اللسان والهفوات، ويعتبرها مصدرا لاواعيا من مصادر العملية الإبداعية، فهو يرى «أن الشعراء كثيرا ما يستعملون فلتات اللسان وغيرها من الهفوات وسيلة من وسائل التعبير الفني »<sup>1</sup>، حيث يستغلون تعبيرات غير مقصودة ودون شعور لتوصيل أفكارهم من خلالها، ومن الطبيعي أن تكون وسيلة للتعبير الفني، تصاغ في شكل رمزي حتى تؤدي الغاية من توظيفها، ويكثر ذلك في استعارة أقنعة يمارس خلفها الشاعر أو السارد البوح الخفي والتنفيس والثورة على الأعراف والأنظمة، كي يبدو الأمر غير ملفت للانتباه بالاعتماد على الإيحاء الرمزي.

تتحول فلتة اللسان في الإبداع \_\_ . مما يرافقها من ضبابية واحتمال تعدد المعاني \_\_ إلى مصدر للمعرفة والكشف، وقد توصل (فرويد) إلى اكتشاف كثير من العقد النفسية من خلال دراس\_ة الأدب²، فهو يؤكد على تفوق الشعراء والمبدعين على المحلل النفسي واعترف بأهم «ينهلون منابع لم نتوصل بعد إلى تمهيدها أمام العلم » ³؛ فليست المكبوتات هي التي تُشكّل

<sup>1 -</sup> سيقموند فرويد: نفس المرجع، ص24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – استعان فرويد في تحليل حالات مرضاه العصابية والعقد النفسية اعتمادا على قراءاته لكتاب "هملت" لـــ :(شكسبير) وكتاب " أوديب ملكا " لـــ : (سوفوكليس) منذ عام 1897 ثم كتاب " الإخوة كرامازوف" لـــ : ( دوستويفسكي) في عام 1928 قصد التأسيس لعقـــدة أوديب التي عدها مرجعا في التحليل النفسي، ينظر: مارسيل ماريني: « النقد التحليلي النفسي»، مدخل إلى مناهج النقد الأدبي، ص77.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – مارسيل ماريني: ﴿ النقد التحليلي النفسي﴾، مدخل إلى مناهج النقد الأدبي ترجمة: رضوان ظاظا، مراجعة: المنصف الشنوفي، سلسلة عالم المعرفة، الكويت،1997، 259، ص 86.

وحدها العمل الإبداعي، فهناك الملكة والتجربة والثقافة والفكر والموهبة...إلخ

ومهما كانت طريقة التعبير، فإن استغلال الأديب للهفوات وفلتات اللسان في الإيحاء داخل العمل الإبداعي تعتبر عملية ترميز لما في النفس، لأنها عبارة عن مستدعيات مرهونة بنشاط لاشعوري، لأن «العمل الفني يعتمد في إبداعه على المحتوى اللاواعي الكامن في أحلام اليقظة متخذا نقطة انطلاقه من أحاسيس قد لا يعرفها الشاعر ذاته» أ، وجهْلُ الشاعر لتلك الأحاسيس يجعله يعبر بتلقائية مطلقة لا تخضع لرقابة الوعي، فتكون عملية الخلق الفني أكثر تلقائية، أي أكثر كشفاً لحالات النفس، لأنه يمارس ذلك دون معرفة حضور أحاسيسه ودون شعور بأنه يفضح ذاته، ولهذا فإن قلقه وغموض الرؤى داخليا يجعل عملية الفضح والتعرية تأتي مماثلة لدواخله.

يمكن تلخيص ما توصل إليه المنهج النفسي في اعتبار اللاشعور وحده مصدرا للإبداع، و« أن أعظم وظائف اللاشعور أهمية هي وظيفة إبداع الرمز وخلقه » 2، وهو تصور وحد كثيرا من النقد، بسبب هذا التضييق في مفهوم الرمز والحد من فاعليته.

يفسِّر ( بول ريكور Paul Recoeur ) نتائج التحليل النفسي يفسِّر ( بول ريكور 2005–1916) نتائج التحليل النفسي التي تعتبر وظيفة الرمز بمثابة شكل يتمظهر وفقا لمعطيات ذاتية في علاقتها بما تفرضه الثقافة من أطر على الفرد ويرى بأن « الفاعلية الرمزية في التحليل النفسي هي ظاهرة حدودية ترتبط بالحدود بين الرغبة والثقافة » أي ألها تحصر الرمز في الدوافع النفسية وما تمثله من مكبوتات وعلاقتها بثقافة المجتمع، وهو تصور يضيق من مفهوم الرمز ومن وظائفه.

ومن الذين رفضوا تصورات النفسانيين للرمز (عبد الملك مرتاض) حيث عبَّر عن موقفه بنوع من التَّهَكُّم قائلا: « أفليس هذا مجرد تقويم لنظرية أصحاب التحليل النفسي الذين لا يزالون يزعمون أن الكاتب حين يكتب تنسل منه الألفاظ على غير وعي منه » 4، لأن الشاعر في هذه الحال إما أن يكون مجنونا، أو حالما، أو هو في لحظة انفعال يعبر عن غرائز مكبوتة.

<sup>1 –</sup> ويلهلم رايش وآخرون: الإنسان والحضارة والتحليل النفسي، ص 60.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الفتاح محمد أحمد: المنهج الأسطوري في تفسير الشعر الجاهلي، ص  $^{16}$ .

<sup>3 –</sup> بول ريكور: نظرية التأو<mark>يل، ص 101</mark>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - عبد الملك مرتاض: نظرية النص الأدبي، دار هومه، الجزائر، 2007، 432، ص 130.

حاول بعض النقاد إضفاء نوع من التوفيق في إنتاج الرمز الإبداعي، حيث يرى بعضهم أن العملية الإبداعية تتشكل عبر مرحلتين متلازمتين، ومن خلالهما يكون «هناك تداخل بين الوعي واللاوعي في عملية الإبداع الفني، فالذات المبدعة تعي أول الأمر الخطوات الأولى للمنتج الفني، ولكن الأمر يتغير بعد ذلك، حيث تتداخل الاستجابة لذلك الانسجام المنشود ليتصالح الوعي باللاوعي »1، ويفهم من ذلك أن الشاعر تكون له تصورات واعية، مسبقة، عن الفكرة أو الموضوع الذي سيكتب فيه، والتي تعتبر مرحلة اختمار ونضج الفكرة، وحين يشرع في عملية الكتابة يستمد أفكاره وألفاظه ورموزه من اللاوعي، لأن العملية الإبداعية نفسية، فيحدث التفاعل بين ما هيّاة الوعي في المرحلة الأولى، وما صاغه اللاوعي في الثانية.

يرفض هذا التوفيق موقف آخر يرى أن « العمل الأدبي ليس عرضا من الأعراض، ولا كلاما في جلسة تحليل، إنه يقدم لنا شكلا مُرمّزا لوجه من أوجه أنفسنا اللاواعية كانت تفتقر إليه »2، لأنه تحربة إنسانية، تعبر \_ تلقائيا \_ عن تجارب مشابحة لتجارب الآخرين.

وأغلب الدراسات التي تناولت الإبداع الشعري وعملية إنتاج الرموز تنطلق من مصادر متعددة، يتآلف النص من خلالها وتنبئ بها رموزه، وهي خلفيات تتضافر فيما بينها لتشكل تجربة الشاعر، « فالمصدر سواء كان نفسيا أم اجتماعيا أم ثقافيا يتغير أثناء عملية الإبداع فيفقد طبيعته الأصلية ليكسب طبيعته الفنية، ومن ثم فإن رد الإبداع إلى هذه الأصول قصور في النظر» أن بسبب حصر التجربة الإنسانية المتكونة من تراكمات ذات روافد مختلفة في زاوية ضيقة تتمثل في الرغبات الغريزية أو الحالات المرضية النفسية.

تصدر عملية الإبداع بالرمز عن ذات الشاعر، وهي ذات مركبة تركيبا بالغ التعقيد، يعبِّر عنها مجموع محصلة تجاربه ومكتسباته المعرفية وتأثير محيطه وعادات وتقاليد مجتمعه، كل ذلك يرسمه الشاعر في القصيدة، ومن التعسف أن نلغي دور تلك الرؤيا النابعة من متعددٍ معقدٍ، ولهذا يرى

<sup>1 –</sup> رجاء عيد: القول الشعري منظورات معاصرة، منشأة المعارف، الإسكندرية، 1995، ص65.

 $<sup>^{2}</sup>$  مارسيل ماريني: « النقد التحليلي النفسي  $^{3}$  مدخل إلى مناهج النقد الأدبي، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – فاتح علاق: مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق،  $^{2005}$ ،  $^{335}$ ،  $^{34}$ .

(يونغ) أن «الرؤيا تعبر في صميم العمل الفني عن معاناة أعمق من الأهواء البشرية» أ، فيأتي العمل مطابقا لرؤيا الشاعر المعبرة عن عوالم لانهائية من الأفكار والمشاعر والتراكمات النفسية، فتأتي في النص متشاكلة أو متباينة، في صياغة رمزية غامضة وموحية في آن واحد، موحية بما في النفس من هواجس وقلق واضطراب.

يخلص البحث، في تصورات الاتجاه النفسي للإبداع والرمز، إلى أن إرجاع النصوص الرمزية إلى الخلفيات النفسية لا تزيد إلا في اتساع دائرة العمومية، والابتعاد عن الهدف الرئيس من عملية الإبداع، كونما شكلا رمزيا، يعبّر عن جملة من التراكمات المختلفة والغامضة، ترجع إليها مخيلة الشاعر لتصوغ منها كونا غامضا جديدا، هو القصيدة.

### 02) الاتجاه الوجودي

إذا كان منطلق أصحاب الاتجاه النفسي في دراسة الرموز تخصصاقم وتوجهاقم الفكرية والفلسفية، لأهم من الأطباء وعلماء النفس، الأمر الذي جعلهم ينظرون إلى الرمز من خلفية إنتاجه وتكوُّنه، وهي الذات البشرية، فتناولوه في إطاره العام، فلم يفصلوا بين ما هو اجتماعي وما هو إبداعي، وبالتالي لم يفصلوا بين أشكال الرموز ووظائفها، فإن الفلاسفة والنقاد ينظرون إلى الرموز من حيث هي أداة للتواصل والتعبير وإيجاد كينونة أشياء الوجود وتنظيمها.

لم يكن للمهتمين بوظيفة الأدب كبير اهتمام بشكله، ولا بكيفية تشكله ومعرفة مصادره، ولا ما تعلق بما يؤديه من وظائف، ومع ذلك جاءت آراؤهم يشوبها بعض الاختلاف في طبيعة الرمز وحقيقته، انطلاقا من ماهية اللغة، فهل كل ما يستعمله الإنسان من وسائل الاتصال والتواصل يعد لغة ؟ أم أن اللغة البشرية لا تخرج من دائرة ما هو منطوق ومكتوب؟ فإذا نُظِرَ إلى ما ذهب إليه (شارل بودلير C. Boudelaire) على أن «كل ما في الكون رمز» وهو مفهوم يُصَعِّبُ من عملية الإمساك بماهية الرمز، خاصة إذا سلمنا أن اللغة بمفهومها الواسع هي كل ما يمارس فعل التواصل.

<sup>1 –</sup> ويلهلم رايش وآخرون: الإنسان والحضارة والتحليل النفسي، ص26.

<sup>2 -</sup> شارل بودلير ( 1821- 1867 ) شاعر فرنسي، يُعَدُّ أحد أعلام الشعر الرمزي، من أشهر أعماله الرمزية (أزهار الشر).

<sup>3 -</sup> محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص112.

يرى أصحاب الاتجاه الفلسفي الرمز على أنه وسيط بين الفكر البشري والموجودات، في التي تمنح في مثلا « يقيم الرموز بوصفها وسيلة للتفكير بما يتجاوز الحس » أ، فهي التي تمنح الكون وجوده وتعمل على تنظيمه عن طريق الفكر، ومن هذا المنظور يرى (إدوارد سابير الكون وجوده وتعمل على تنظيمه عن طريق اللغة لا تقتصر على التوصيل، بل تتعدى ذلك إلى ترميز العالم الذي تمثله، وبذلك فإن لِلغة سلطة تصورية تمارس تأثيرها على متكلمي تلك اللغة، فهي العالم الذي تمثله، وبذلك فإن لِلغة سلطة تصورية تمارس تأثيرها على متكلمي تلك اللغة، فهي بسبب كونها نظاما رمزيا لاشعوريا تدفع أفرادها إلى تبني نظم ترميز معينة تكون بمثابة أسس ثقافية للتفكير » فقد أو حد الإنسان اللغة بما تحويه من أشكال رمزية، حين اكتشف في ذاته رغبة ملحة لإدراك حقيقة الأشياء من خلال ظواهرها ومن خلال تفاعله معها مشاهدةً وتَحيُّلاً.

توصل الإنسان إلى ترميز عناصر الوجود عن طريق الرموز اللغوية، فأسر نفسه وأسر الكون معه داخلها، لذلك قال (مارتن هيدجر1976-1889 M. Heidegger): «اللغة بيت الوجود» أن لا يتجلى إلا فيها، وَبِهَا، عندما تدخل حيِّز الممارسة في جميع وظائفها على المستوى الاصطلاحي أو الانفعالي، ذلك «أن اللغة مظهر من مظاهر الوجود دال على موجودية الإنسان، وأن استبطالها في الشعر يكشف عن الوجود ويفصح عن العالم وقد قُدَّ في نسيج لغوي» أن ويتجسد هذا الوجود في أشكال الكلمات، من حيث هي رموز لمعانيها كما يرى (أرسطو)، ومن حيث هي وجود مواز لعناصر الكون، لا تُدرَكُ إلا من خلالها.

هذا، « وقد رأى هيدجر أن ماهية الشعر تقوم على أساس أنه يسمي جميع الأشياء في كينونتها وعلى ما هي عليه، فيصبح الموجود عندئذ معروفا من حيث هو موجود  $^5$ ، وهو يرمي إلى عامل الإثارة في الرمز اللغوي، حين يستخدمه الشاعر للإشارة إلى الحقائق من جهة، وعامل ارتباط الشاعر بالمجتمع في إعادة صياغة الأفكار والأحاسيس، ولكن

<sup>1 –</sup> بول ريكور: الوجود والزمان والسرد، ترجمة سعيد الغانمي ، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1999، ص67.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الله إبراهيم وآخرون: معرفة الآخر، ص $^{49}$ .

<sup>3 -</sup> سعيد توفيق: « هرمنيوطيقا النص الأدبي »، مجلة نزوى، العدد الثاني، مؤسسة عَمَّان للصحافة والنشر والتوزيع، الموقع:

http://www.nizwa.com/articles.php?topic=2 – تاريخ الدخول: 2010/01/23

 $<sup>^{4}</sup>$  – عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته ووظائفه، ص $^{265}$ .

<sup>108</sup> عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، ص $^{5}$ 

بطريقة مختلفة من حهة ثانية، ما يوحي بأن الشعر يمنح الأشياء كينونتها بالتجديد والاستمرار من خلال إعادة إنتاج ثقافة الشعب، وتحويل ما هو متميز منها إلى رموز وأساطير، تعطي للموجودات كينونتها من جديد.

وانطلاقا من هذا التصور، فإن الرمز اللغوي في العملية الإبداعية يخلق في اللغة وجودا مثيرا للانتباه، ويحولها من وسيلة للتواصل، إلى لغة مختلفة، هي لغة الشعر «التي تنهض على النسج العبقري القائم على توظيف الطاقة الفنية فيها من أجل أن تنهض بوظيفة جمالية شعرية قد ترقى، من جمالها، إلى مستوى الإبجار والإدهاش» أ، وهو مستوى يجعل من اللغة العادية لغة أخرى تنطلق من الواقع فتحيل على واقع آخر يصنعه الشاعر بعبقريته الفذة، وكأنه يبني كونا جديدا يوازي ما هو قائم، يوجد به عالما إنسانيا، تتلاشى فيه حدود المادة والحس، وتتجلى فيه أبعاد النفس البشرية.

تُنْتِجُ اللغة في الشعر زخما مكثفا من المعاني يستمدها الشاعر من محيطه، «أما أن يكون الشعر بمعزل عن الظروف والملابسات الخارجية فذلك ما تنقضه طبيعة الوجود الإنساني من حيث كونه موجودا في العالم »<sup>2</sup>؛ أي أن الشاعر لا يبدع من عدم، ولا يبتكر صوره ورموزه من عالم غير عالمه، أومن ثقافة غير ثقافة أمته، إلا أنه يمتلك القدرة على الثورة والخروج عن المألوف، وهذه الخصوصية المميزة هي التي تصنع الإبداع، وبالتالي تصنع الوجود في الإدراك.

ومعنى هذا أن الإنسان يشكل تصورات لماهية عناصر الكون، دون إدراك منه بأنه يؤطر الأشياء في صيغ لفظية وعلامات ورموز، « ذلك أن الكلمات، واللغة من ورائها ليست انعكاسا للأشياء، بل إن العكس هو الصحيح، إن الكلمات هي التي تخلق الأشياء فيما هي تنهض وتكون. وإذا عالم الأشياء مجرد انعكاس لعالم الكلمات» أنتجه العُرف وثقافة المجتمع في التداول، فأصبح وعي الفرد مرقمنا لتلك الأشكال التواصلية التي اصطلحت عليها الجماعة باعتبارها قانونا أو قاعدة ثقافية للتفاعل مع الموجودات.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الملك مرتاض: نظرية النص الأدبي، ص $^{84}$ .

<sup>2 -</sup> عاطف جودة نصر: المرجع السابق، ص 107.

 $<sup>^{3}</sup>$  - محمد لطفي اليوسفي: كتاب المتاهات والتلاشي في النقد والشعر، دار سراس للنشر، تونس،  $^{212}$ ،  $^{212}$ ،  $^{3}$ 

نفس الشيء بالنسبة للرموز المتداولة مثل الميزان والحمامة وإشارات المرور، وما تزخر به العادات والتقاليد من أشكال تعبيرية، ينظر إليها (كاسيرر) على ألها "منتوج"، يمنح عناصر الكون وحودها بواسطة ترميزها بالتحسيد في صور مرئية، وبالتالي فإن « الرمز المنتوج مجرد أثر فيزيائي يبعث نحو فكرة أو نحو موضوع ولكن وظيفته الإبانة أو الإحالة Substitution عن الأشياء/.../ ذلك لأنه في الرمز المنتوج نرى كيف أن الفكر يبني وينظم العالم الذي ندركه »<sup>1</sup>، فتوصل إلى أن يصطلح مع غيره على أساليب وأشكال تعبيرية وتواصلية لتمييز الأفعال والتصورات القائمة تجاه عناصر الوحود من جهة، ولحلق كيان لذاته أو ليشعر بكيانه في إطار علاقته بالمحيط وبالآخر من جهة أخرى، فأنتج رموزا هي بمثابة وسائط تربط بين وعيه وبين العالم، لم يجد الوعي البشري بُدًا من إيجادها.

هناك ضرورات ودوافع فرضت على الإنسان \_ باعتباره كائنا اجتماعيا \_ أن يجتهد في ابتكار رموز تحافظ على ثبات الأشياء في ذاكرته « وكما يلاحظ ذلك ( دي فالنس ابتكار رموز تحافظ على ثبات الأشياء في ذاكرته « وكما يلاحظ ذلك و كونما تستذكر ( A.de walhens ) فإن إحدى الخصائص النوعية ضمن اللغة تتجلى في كونما تستذكر شيئا ما، واقعيا، عن طريق بديل ليس هو هذا الشيء » <sup>2</sup>، قد يكون تصورا ذهنيا، لا يتحسد إلا من خلال شكل رمزي يتفق عليه أفراد المجتمع، ويتحول إلى قانون أو ثقافة سائدة بينهم.

ليس الأمر متعلقا بالرموز الاجتماعية أو المنطقية، لأن الوجود لا يقتصر على تحسيد الأشياء في الواقع المادي المحسوس وإنما هو وجود قائم في المخيلة والنفس، ذلك ( أن القصيدة تنشئ وتعبر عن حالة، ولكن ما هي الحالة، إن لم تكن نمطا معينا من الوجود في العالم، ربط المرء نفسه به، وفهمه وتأويله (0 في فالشاعر مبدع لصور جمالية وتصورات ورموز تربط الماضي بالحاضر وتصور ما تعانيه النفس من حيرة، وبالتالي فهي كون آخر يشبه الوجود المدرك بالمخيلة والحواس.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – الزواوي بغوره: « العلامة والرمز في الفلسفة المعاصرة »، عالم الفكر، ص111.

<sup>2 –</sup> جاك لاكان وآخرون: اللغة الخيالي والرمزي، ترجمة: مصطفى المسناوي، منشورات الاختلاف، الجزائر، 2005، 166، ص99.

<sup>3 –</sup> بول ريكور: نظرية التأويل، **ص104**.

لقد أصبح هذا التصور قناعة راسخة يبرزها قول أدونيس: ﴿ أَنْ يَكْتُبُ الشَّاعُو الجَّدِيدُ قَصِيدة، لا يعني أنه يمارس نوعا من الكتابة، وإنما يعني أنه يميل العالم إلى شعر» أ، وقد سبقت الإشارة إلى أن الشاعر القديم كان يصف ويصور الواقع بأمانة، بينما الشاعر المعاصر ينطلق في إبداعه من حالات نفسية ورؤى فلسفية تأمُّليَّة تَسْتَكُنِهُ ما وراء الأشياء، بحثا عن عالم آخر غير الذي هو بادٍ عياناً أمامه، وهو في ذلك يسعى لخلق كون شعري جديد في القصيدة.

### 03 )الاتجاه اللغوي

وجد علماء اللغة في الرموز فاعليات متعددة، فاهتموا بما تؤديه من وظائف تواصلية، أو تعبيرية، أو شعرية، بغض النظر عن الأشكال التي تتمظهر فيها؛ وبالعودة إلى اللغة باعتبارها نظاما من العلامات والرموز التي تَميَّز بها الإنسان عن الحيوان، حيث انتقل من حيوان ناطق أو عاقل لتميُّزه بخاصية اللسان والإدراك، إلى «حيوان رامز » عند (كاسيرر)، ليُدْخِلَ في التواصل والتعبير \_ إضافة إلى الوسائل المباشرة \_ استعمال أساليب وأشكال رمزية متنوعة، لغايات معرفية منطقية، وأخرى تفاعلية وتعبيرية، كما ابتكر رموزا صاغها من الوجودي والمنطقي معا ومنحها دلالات غير التي هي عليه في التداول المألوف.

انقسم أصحاب الاتجاه اللغوي إلى فريقين: فريق ينظر إلى الرمز على أنه وسيلة للتواصل، وفريق ينظر إليه على أنه وسيلة إمتاع جمالي، إذ يرى اللغويون أن « الرمز هو التعبير التمثيلي الذي تستخدم فيه ألفاظ ذات طبيعة حسية للدلالة على أفكار مجردة، فيوحد بين الصورة والفكرة التي تثيرها تلك الصورة » 3، وقد أدى ارتباط بعض الرموز بمدلولات محددة إلى تجمد قدر تما الإيحائية، لأنما دخلت ضمن ما تتكون منه البنية الثقافية للمجتمع، فالميزان يدل في المنظومة التواصلية على العدل والحمامة على السلام، ولا أحد يستطيع اختراق تلك البنية، ليعيد تشكيل الرموز فيها من جديد على نحو مختلف.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أدونيس: مقدمة للشعر العربي، دار العوده، بيروت، 1979، ط03، 143، ص102.

<sup>.64</sup> عبد الفتاح محمد أحمد: المنهج الأسطوري في تفسير الشعر الجاهلي، ص $^2$ 

<sup>3 -</sup>كامل فرحان صالح: الشعر والدين فاعلية الرمز الديني المقدس في الشعر العربي، دار الحداثة، بيروت، 2006، ط2، ص254.

ويرى النقاد «أن العلامة الأهم في الخطاب الأدبي هي لغته. لابد له من أن يخلق أنماطا فريدة من اللغة »<sup>1</sup>، فيكون أفق القراءة مفتوحا على تعدد المدلولات، ويمكن عن طريق التأويل توليد كثير من المعاني المحتملة، فالكلمات في التجربة الشعرية ليست كالكلمات في الاستعمال العادي حيث تحيل إلى معنى محدد في السياق، أما إذا كانت تحيل إلى عوالم أخرى من ابتكار الشاعر، فهي لغة تحيل إلى ذاتها، غايتها الإمتاع عن طريق ممارسة الحيرة في المتلقي.

وخلاصة القول: يبيِّنُ الاختلاف حول مفهوم الرمز مدى أهمية هذا الأخير في حياة الإنسان فكريا، وتواصليا، وجماليا، رغم الاتفاق حول كونه «إشارة منظورة خارجية كما يقول (تندال) خالة داخلية، أو شيء شبه محدود لشيء غير محدود في سبيل اكتشافات الغامضة التي تربط المادة بالروح »3، وما يميز بينها جميعا هو طريقة الاستعمال والغاية منه.

هذا، وتقتضي ضرورة إزالة كثير من مظاهر التداخل بين مستويات الرمز أن يفصل البحث بين ما له علاقة بالممارسات اليومية، وما تم إبداعه خارج نطاق التواضع، لأن الأولى أشكال رمزية، لا تخرج عن دائرة تفسير ظاهرة طبيعية، أو التعبير عن إحساس ما، أو التواضع على علامة أو إشارة، لتمييزها وظيفيا عن غيرها من العلامات والإشارات، بينما الثانية تمثل إنجازا إبداعيا فرديا يحيل إلى ذاته، حيث تصبح الكلمة غاية لا وسيلة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - محمد العبد: العبارة والإشارة (دراسة في نظرية الاتصال)، مكتبة الآداب، القاهرة، 2007، 224، ص95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أمين يوسف عوده: تأويل الشعر وفلسفته عند الصوفية، عالم الكتب الحديث، عَمّان، 2008، 274، ص157.

<sup>3 –</sup> يوسف عيد: المدارس الأدبية ومذاهبها ( القسم التطبيقي02)، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1994، 384، ص271.

#### ثالثا: مستويات الرمز

لقد تم تصنيف الرمز من قبل الدارسين انطلاقا من زوايا النظر التي سبق ذكرها، وتلك التصنيفات حاءت متسمة بالغموض والتداخل بسبب عدم استقرار الرمز، «فهو يظهر كمصطلح في المنطق، في الرياضيات، في نظرية المعرفة، في علم الدلالات وعلم الإشارات كما أن له أيضا تاريخا طويلا في عالم اللاهوت ("الرمز" أحد مفردات" العقيدة")، والطقوس، والفنون الجميلة، والشعر. العنصر المشترك في كل هذه الاستعمالات الدارجة، ربما كان ذلك الشيء الذي ينوب عن، أو يمثل شيئا آخر» أ، ما جعله مجالا للاختلاف والعمومية والتناقض أحيانا، لأن المشارب التي يصدر عنها متعددة، ووظائفه تختلف من سياق إلى آخر.

يتحول الرمز الواحد من شكل إلى آخر ومن وظيفة إلى أخرى، بين الاستعمال العام والاستعمال الخاص، «فالرموز وقائع وأحداث. وكما أن الرمز واقعة وحدث، فهو أيضا نص أو تجربة، حالة وإدراك، خطاب أو رسالة، لغة أو قراءة، بل ومعرفة ذات مستويات عديدة ومتصارعة  $^2$ ، وهذا التعدد والتنوع في المرجعية و الشكل والوظيفة يمنحه طبيعة غير ثابتة وغير متجانسة، تتسم بالغموض والعمومية، ما جعل «كثيرا ممن تعرضوا للرمز تناولوه بمقاييس ليست مستمدة من طبيعة الدراسة الأدبية وترجع في الغالب إلى حقول الدراسات اللغوية والتحليل النفسي  $^3$ ، فنتج عن ذلك تداخل المصطلحات، وعدم التمييز بين مستويات واتجاهات وأنواع الرموز.

وقبل الانتقال إلى تحديد المستويات التي تفرعت عنها أنواع الرموز، تقتضي المقاربة ذكر بعض التقسيمات التي توصلت إليها الدراسات السابقة، وهي:

■ أرجع أرسطو الرموز إلى المنطق والأخلاق والفن، وقسم الرمز إلى ثلاثة مستويات: أ)الرمز النظري المنطقي، وهو الذي يتجه بواسطة العلاقة الرمزية إلى المعرفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – رينيه وليك و آوستن وآرن: نظرية الأدب، ص**196**.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - على زيعور: التحليل النفسي للخرافة والمتخيل والرمز، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، **2008، 164، ص36**.

<sup>3 -</sup> محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص36.

ب) الرمز العملي، وهو الذي يعني الفعل.

 $^{1}$ . الرمز الشعري أو الجمالي

وهذا التقسيم أقرب التصنيفات إلى واقع الرمز، فالمستوى النظري المنطقي يشمل المعرفة الصورية، وتدخل ضمنه الكتابة والأعداد والرسوم وكل ما يشير إلى موضوعات معرفية، وهي وظيفة تدخل في إطار التواصل الاجتماعي وتبادل المنافع بين أفراد المجتمع، وتشكل مع الرمز الفعلي العملي مجال التداول اليومي؛ أما المستوى الثالث فقد حصره أرسطو في الرمز الشعري أو الجمالي، ويمثل جانب الإبداع الإنساني، ويشمل جميع الفنون بما في ذلك الشعر، وفي هذا المستوى تُحَقِّقُ الذاتُ الفردية تميزَها في التعبير الفني.

■ أما التصنيف الثاني فيقسم الرمز إلى ثلاثة أنظمة رئيسية هي:

أ) الرمزية المنطقية الرياضية.

ب) اللغة.

ج) الرمزية الاجتماعية والثقافية.<sup>2</sup>

لقد أعطى هذا التقسيم أهمية واضحة للرمز المنطقي، حيث خصه بتصنيف خارج إطار اللغة، واعتبر هذه الأخيرة نظاما من الرموز التواصلية، أما الرمز الفعلي فقد منحه مجالا منفتحا على العادات والتقاليد والثقافة، بينما أهمل الجانب الإبداعي للرموز، فلم يفرد له قسما خاصا به، وتجاهل الرمز الجمالي، لما نظر إلى الرموز على أنها أنظمة، ولا يمكن أن يكون الشعر نظاما.

■ أما محمد فتوح أحمد فقد صنف الرموز انطلاقا من الخلفية الفلسفية والفكرية التي استند إليها الرمز، فتوصل إلى تصنيفه إلى أربعة مستويات هي:

المستوى العام و المستوى اللغوي والمستوى النفسي والمستوى الأدبي.

 $<sup>^{-1}</sup>$  عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> جاك لاكان وآخرون: اللغة الخيالي والرمزي، ص104.

<sup>3 -</sup> محمد فتوح أحمد: الرِمز والرمزية في <u>الشعر المعاصر</u>، ص104.

ويلاحظ على هذا التقسيم أن صاحبه جمع بين الخلفيات الفلسفية التي تناولت الرمز، وأنواع الرموز؛ أما المستوى العام والمستوى الأدبي فيحددان وظيفة الرمز من خلال تداوله على المستوى الاجتماعي (العام) والمستوى الإبداعي، وإن حصره صاحب التصنيف في الرمز الأدبي، أما المستوى اللغوي والمستوى النفسي، فيمثلان الخلفية التي انطلق منها الدارسون في تحديد منابع ومصادر الرمز، والغاية من استعماله، وهذا التداخل لا يساعد على فهم حقيقة الرمز ومعرفة ماهيته بصورة واضحة، فهو لا يميز بين الوظيفة الرمزية وشكل الرمز وخلفيته الفلسفية.

تتجلى أهمية الرمز في وظيفته، فهي الوسيلة الوحيدة التي تتم من خلالها معرفة ماهية الرمز، ومعرفة ما يرمز إليه، عبر صورته الحسية التي تحيل إلى معنى خفي يحتاج إلى بعد نظر وثقافة واسعة للكشف عنه، « ففي اللحظة التي يتم فيها الكشف عن دلالة ما، ندرك ألها ليست الدلالة الجيدة، إن الدلالة الجيدة هي التي ستأتي بعد ذلك وهكذا دواليك » أ، يتابع المتلقي توليد المعاني بتأويل الرمز و توسيع محالات إيحائه اللامتناهية.

يرجع الاحتلاف في إدراك مدلولات الرمز، لأن « الوظيفة الرمزية نشأت من تعدد التجارب وتنوعها وتكرارها » <sup>2</sup>، فإذا كان الرمز مبتدعا لا تكون له وظيفة لجدته في المنظومة الثقافية المعرفية والتواصلية بين أفراد ذلك المجتمع، ولكن بمرور الزمن وكثرة التداول، يتحول الرمز إلى نظام قائم في مجال المعاملات، أو يكون عنصرا جماليا في مجال الإبداع.

ومن ثم، اجتهد البحث في إعادة الرموز إلى وظائفها، لأن جميع التقسيمات السابقة، برغم تعددها واختلافها في التصنيف وفي تنوع وتعدد المصطلحات، لم تخرج الرمز من دائرة المحال النظري والوظيفي والجمالي، ولذلك فهو ينقسم ثلاثة مستويات، تندرج ضمنهما جميع أنواع الرموز، على اختلاف أشكالها ووظائفها، وعلى اختلاف المرجعيات التي تنتجها وهي المستوى المعرفي، والمستوى الإبداعي:

<sup>1 -</sup> أمبرتو إيكو: التأويل بين السميانيات والتفكيكية، ترجمة سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، بيروت، 2004، ط02، 192، ص43.

<sup>-2</sup> سعيد بنكراد: السميائيات والتأويل، ص-2

## 01) المستوى المعرفي

وتُفَسَّر فيه الرموز على ألها علامات دالة في غالب الأحيان، وتتمثل في الكتابة وأشكال الحروف والرموز الرياضية والأعداد ( الأرقام ) والرسوم التي تؤدي وظيفة التواصل، وكذا الأشكال الرمزية الإشهارية التي توضع عادة للاقتصاد في اللغة أو الإشارة إلى علامة مميزة في عالم الاكتشافات والاختراعات الحديثة، وتمثل في الواقع علامات دالة غير رمزية نظرا للعلاقة الاعتباطية بينها وبين ما تدل عليه.

والملاحظ أن حصر الرمز في ما هو معرفي، يجعله شكلا غايته تحديد قانون أو إطار للتواضع والاصطلاح، لتيسير التواصل وتجسيد الأفكار وتنظيم العلاقات، وبالتالي يُعتبر كل ما يندرج ضمن اللغة \_ دلالةً أو إشارةً \_ تنظيمًا للتداول، ويندرج ضمن الرموز التي تنتمي « إلى نظام قيمي ( وطن \_ ديانة ). إلها تورد شيئا أكثر من الحياة، شيئا يشبه القسم والميثاق والقانون» أما يدل على أن الرموز \_ هنا \_ عبارة عن أنظمة، تؤطر العلاقات الاحتماعية، وتمثل القواعد المنظمة للسلوك في المعاملات النفعية في جميع مجالات الحياة، في المعرفة والاقتصاد والإشهار. إلخ

تختلف الرموز المعرفية التي تشير إلى مدلول واحد هو القيمة التي تحملها عن الرمز الإبداعي في الوظيفة، « فهو يظهر كمصطلح في المنطق، في الرياضيات، في نظرية المعرفة، فيعلم الدلالات وعلم الإشارات»<sup>2</sup>، وهي مجالات يشتغل فيها الرمز كوسيط بين الفكر والأشياء، سواء بتحسيد ما هو مجرد أو بتجريد ما هو مجسد، أو اقتصاد في العبارة واختصار في أساليب التواصل، أو وضع علامة ترمز لشيء لتمييزه عن غيره من الأشياء.

## 02) المستوى الاجتماعي

ويمثل ما اصطلح عليه بالرمز الفعلي العملي، ويشكل عدة رموز وضعت لغاية نفعية لا علاقة لها بالخلق الفني والتعبير الجمالي أو الإبداع الإنساني عموما، وإنما فرضتها

<sup>1 -</sup> جاك لاكان وآخرون: اللغة الخيالي والرمزي، ص105.

 $<sup>^{2}</sup>$  رينيه وليك واوستن وارن: نظرية الأدب، ص $^{2}$ 

حاجات فكرية وروحية للتكيف مع الموجودات والخوارق، وما تقتضيه ضرورات الحياة النفسية والاجتماعية.

ويقصد بالرمز في هذا المستوى تلك الإشارات والأشكال التي اتفق عليها الناس في علاقاتم م الاجتماعية قصد مواجهة العالم الخارجي بواسطة بناء نظام محكم، يساعدهم على التفاعل مع الواقع، لأن الإنسان « لا يستطيع أن يرى شيئا مما يحيط به أو يفهم ظاهرة مما حوله دون هذا الوسيط الرمزي الذي يصنعه لنفسه معبرا عن انفعالاته ومخاوفه ودهشته وقلقه لا من الأشياء ذاها ولكن من آرائه فيها وخيالاته عنها» أ، لأن إنتاجه للوسائط المادية المحسدة لتصوراته مصدرها تفاعله مع عالم الأشياء، تفاعلا نفسيا، فجاءت العلاقة بين الرمز والمرموز إليه مجرد اقتران أو تشابه عارض غير مقصود، و العلاقة بينهما غير معللة.

وهذا التصور يجعل هذا التلاقي العارض يُفقِدُ الرمزَ قيمتَه الإيحائيةَ المشروطةَ فيه، « إذ ينهض الرمز على علاقة وثيقة تربطه بالمرموز، وهي علاقة أعمق من مجرد التداعي أو الاصطلاح أو التشابه الظاهري » 2، فإن لم يكن الرمز كذلك تحول إلى علامة تحيل على الشيء دون أن يكون بينها وبينه رابط أو علاقة تماثل، وهي طبيعة اختصت بما الرموز المنطقية والمعرفية.

ومهما كانت أنواع الرموز في هذا المستوى، أي المستوى الاجتماعي، فهي تشترك في طبيعة عامة تكون العلاقة فيها بين الرمز والمرموز إليه خاضعة للتماثل العرضي، فالكلمات المنطوقة ما هي إلا رموز لحالات النفس، وما الكلمات المكتوبة إلا رموز لتلك الكلمات المنطوقة كما يرى (أرسطو)، وقد وافقه في ذلك بعض الفلاسفة المسلمين، إذ يقول أبو حامد الغزالي: « فإن للشيء وجودا في الأذهان ثم في الألفاظ ثم في الكتابة، فالكتابة دالة على اللفظ واللفظ دال على المعنى الذي في النفس والذي في النفس هو مثال الوجود في الأعيان » 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - جيلبير دوران: الخيال الرمزي، ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – أبوحامد الغزالي: <u>معيار العلم في المنطق،</u> ص 46،47 – نقلا عن: منقور عبد الجليل: <u>علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث،</u> منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001، 251، ص34.

وهو يشير إلى العلاقة بين الشيء والكتابة الدالة عليه، باعتبارها شكلا رمزيا، يتم تصوره عبر معنى نفسى، يربط بين ما في الأعيان، أي الأشياء، والكلمات الدالة عليها.

### أ) الرموز التواصلية

تتفق الرموز التواصلية في المستوى الاجتماعي مع الرموز الفعلية المنطقية، كونها وسيلة للتواصل عبر نظام اصطلاحي يدخل ضمن اللغة في إطارها العام، أقدمها ما توصل إليه الفكر البشري البدائي من حركات وإشارات وإيماءات وأفعال متنوعة، مثل إشعال النار، أو إصدار الأصوات، أو الكتابة بالرسوم على الحجارة، دون أن يبحث في شكل العلاقة بين تلك الرموز وما تمثله من موضوعات، « ولهذا فإن العلاقة القائمة بين الماثول الرمزي وموضوعه لا تستند إلى التجاور بل تستند إلى العرف الذي يعد قانونا وقاعدة » 3، حيث لا نستطيع أن نستبدل شكلا رمزيا بآخر، لأن سلطة العرف الجمعي — عبر قانون الترميز المتداول في التواصل نستبدل شكلا رمزيا بآخر، لأن سلطة العرف الجمعي — عبر قانون الترميز المتداول في التواصل — ترفض أن يهشم ذلك النسق، فتتحول الحمامة إلى رمز للعدالة، والميزان إلى رمز للسلام، أو أن تتحول أشكال الحروف في كتابة لغة ما إلى الإحالة على معاني حروف أخرى.

<sup>-1</sup> عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – الماثول ( المصوّرة ): وهو « عنصر من عناصر العلامة، إنه أول هذه العناصر وسندها في التمثيل والتعريف بالشيء الممثل وهو ما يعادل الدال في تصور (سوسير). ويعرفه (بورس) بأنه الأداة التي نستعملها للتمثيل للشيء أو هو شيء يحل محل شيء آخر »، ينظر– أمبرتو إيكو: التأويل بين السيميائيات والتفكيكية، ص140.

 $<sup>^{3}</sup>$  سعيد بنكراد: السيميائيات والتأويل، ص $^{3}$ 

### ب) الرموز التعبيرية

وهي ألصق الرموز بحياة الأفراد اليومية، إنها وسيلة للإفصاح والبوح، حين تعجز الكلمات، رغم أنه عن حمل الأحاسيس والمشاعر، أو حين لا يجد الإنسان القدرة على التعبير بالكلمات، رغم أنه لا يستطيع الاستغناء عن النطق والكتابة، باعتبارها خاصية بشرية، « أما لغة الفعل فهي الجسد الذي يتكلمها » أ، إذ ليس للفعل وجود إلا عن طريق الجسد حين يقوم بتعويض الأصوات والكتابة، فيقدم في انفعالاته أشكالا رمزية، تؤدي وظيفة الكلام مسموعا ومكتوبا، توحي بما عجز اللسان عن صياغته، حيث « تحمل الممارسة التعبيرية في طياها أنماطا مختلفة من الرمزية، كما يجوز عدها رموز اتصال غير ناطقة، فهناك اللون، واللحن، والإيقاع، واللبس، والحركة » كما ويضاف إلى ذلك الصمت، وهو أبلغ أحيانا في التبليغ والتعبير من أي كلام أو إشارة.

وبالتالي فإن الممارسات الانفعالية الجسدية \_ واعية كانت أم غير واعية \_ ليست فارغة المحتوى، لا تحمل معنى أو دلالة، ومهما كان شكلها، فهي لغة ثانية، مكَّنت الإنسان منذ القدم من التواصل مع غيره، والتعبير عن مكنوناته، « فانطلق عفو الخاطر في غناء بدائي، أو حركات جسدية تعبر عن رغبة في الانطلاق، رغبة في التَّحرر من أثقال الجسد » ومحاولة للترويح عن النفس من متاعب الحياة والصراع المرير، وليس له من متنفس إلا لغة الجسد، « فالرقص والغناء من السرور تمثل أنواعا من السلوك رمزية تقريبية » أ، لم يكتف بممارسته لذلك التعبير الجسدي منفردا، فابتكر أعيادا ومآتم، ليشاركه فيها الآخرون الشعور بالفرح والحزن.

وقد يتداخل التواصلي بالتعبيري في الممارسات اليومية ، إذ  $\ll$  تشير موسوعة علم النفس إلى أن النشاطات التعبيرية التي، وفق رولان دوران [Rolan Doran]، تمارس وظيفة الإشارة /.../ ويمكن بالتالي تحليلها رموزا اتصالية 3، لأن الإنسان حين يُحدِث أية حركة

<sup>104</sup>ميشيل فوكو: الكلمات والأشياء، ص104

<sup>2 -</sup> آمال النور حامد: « الرمزية من منظور التحليل النفسي» أركاماني مجلة الأنثروبولوجيا، العدد 4، يوليو 2005، السودان، الموقع: http//: www.arkamani.org/vol-1/anthropology.htm تاريخ الدخول: 2009/06/30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – أمين يوسف عوده: تأويل الشعر وفلسفته عند الصوفية، ص133.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – جان بول سارتر: نظرية الانفعال، ترجمة هاشم الحسيني، دار مكتبة الحياة، بيروت، د ت، 112، ص63.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – آمال النور حامد: « الرمزية من منظور التحليل النفسي» أركاماني مجلة الأنثروبولوجيا، ( موقع إلكتروين ).

للتعبير عن إحساس أو موقف معين في لحظة الانفعال، فإنه يشير لغيره، كي ينتبه لما يمارسه من حركات تعبيرية، فيشاركه في شعوره، لأنه منذ أن وُجِدَ يدرك أن لا قيمة للحياة ولمشاعره حين لا يشاركه فيها غيره سلبا وإيجابا.

# ج) الرموز الدينية الطقسية

تؤكد الدراسات النفسية أن أغلب الرموز البدائية نتجت عن حاجة روحية، من خلال محاولة تفسير قوى الطبيعة، فقد «كان الرمز دائما جزءا من الإنسان، الذي ظل طيلة تاريخ مسيرته الفكرية يؤمن إيمان لا يتزعزع بهذا المظهر أو ذاك من مظاهر الطبيعة التي لم يكن قد وصل إلى تفسيرها بعد  $^1$ ، وكثيرا ما حاول أن يصل إلى إدراك كنهها، أو تفسير وتعليل وجودها، ويتجاذبه نحوها الطمع في رضاها، والخوف من سخطها، فابتدع أساليب للعبادة والتقرب إليها، علَّهُ يظفر بالأمان والراحة والسكينة، حين يشعر برضاها عنه.

وتلك الممارسات الطقسية تتخذ مجموعة من الأبعاد، قد يتداخل فيها التواصلي بالتعبيري والتعبيري بالطقسي، لأن السياق الثقافي لا ينفصل عن السياق الاجتماعي، وكلا هما يتأسس على حالة نفسية واحدة، في ذات اللحظة التي ينتج فيها الرمز الفعلي، ولأن الطقوس تمارس في غالب الأحيان جماعيا، فهو يحاول من خلال الطقوس أن يشترك مع غيره من بني جنسه في العبادة.

ومن خلال ذلك استطاع أن يجسد العلاقة الروحية التي تربطه بالآخر الغيبي المتعالي، وهو في الوقت نفسه يعبر عن رغبة جامحة في تحقيق السعادة الروحية والشعور بالأمان، ولا يتأتى له ذلك بصورة مكتملة العناصر إلا حين يعتقد أن الآخر المتعالي في اتصال معه، ويرى ويسمع ما يمارسه من طقوس؛ وما شطحات الصوفية ورقصات الزار والرقص الجماعي البدائي حول النار إلا عملية تنفيس روحية، يريد الراقص من خلالها أن يتطهر من آثامه، وأن يتحسس روح الآلهة وهي تتجاوز عن خطاياه، وأن يتحرر من أثقال الجسد على حد تعبير (سارتو).

2 – الزار: نوع من الطقوس في مصر و السودان يتمثل في بعض الرقصات تؤديها النسوة في خلوة قصد التعافي من الجن والسحر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – قاسم المقداد: هندسة المعنى في السود الأسطوري الملحمي، دار السؤال للطباعة والنشر، دمشق، 1984، 192، ص51.

وبحكم عدم اكتمال الصورة في وعي هؤلاء الممارسين للرقص الطقسي، فإن حركاتمم الجسدية التعبيرية ترد غامضة غموض كمونما في اللاشعور أو اللاوعي الجمعي، « والممارسة الطقسية تمثل من هذا المنطلق أمورا مكبوتة يتم التعبير عنها في التماهي والتسامي من خلال الهروب والرقص التعبيري والحركات الوجدانية التي ربما تشير إلى حالات نفسية فاعلة »، الهروب والرقص التعبيري والحركات الوجدانية التي التي التي التعليم الله الله أن اعتقاد الإنسان بوجود قوى روحية حارقة، وميله الذاتي إلى تقديس الغيبي للتنفيس والشعور بالتطهر، كل ذلك يدفعه إلى ابتكار أساليب طقسية متنوعة تختلف باحتلاف الحالة النفسية للمتعبد.

وخلاصة القول في المستوى الاجتماعي، يبقى مفهوم الرمز غامضا نسبيا، لأن تناوله في صورته العامة، حين يكون رمزا معرفيا منطقيا رياضيا أو رمزا لغويا أو أشكالا رمزية انفعالية أو تواصلية أو روحية، تكون حدوده متباعدة الأطراف، ما يجعله متّسما بالغموض، ومع ذلك فإن الحدود الفاصلة بين ما هو رمزي وما هو غير رمزي واضحة المعالم تتجلى في وظائف الرمز؛ فهناك رموز نفعية هي أقرب إلى العلامات ذات الدلالة الواحدة، والعلاقة فيها بين الدال والمدلول اعتباطية، بينما يتسم الرمز في الإبداع عسحة جمالية كما يتميز عمسارات دلالية متعددة.

## 03) المستوى الإبداعي (الشعري)

إذا كان الرمز في المستويين المعرفي والاجتماعي يمثل إطارا عاما، تَشكَّلَ في الكلمات والإشارات الرياضية والمنطقية والطقوس وكل إيجاء له وظيفة نفعية، فإن الرمز في الإبداع يمثل المستوى (الجمالي)، الذي يخاطب الروح والعقل في آن واحد، مهما كان شكله أو نوعه؛ ذلك أن «الأشياء تفقد في الفن شَيْئِيَتَهَا والأفكار فكريَّتها لأها تنسلخ عن أصلها وتلبس فنيتها.تصبح رمزا» فالخطاب الإبداعي هو الذي يسمح بتوظيف الرمز في ثناياه توظيفا جماليا، بغض النظر عن أسباب حضوره في العمل الفني، رسما كان، أو موسيقى، أو مسرحا، أو صورة، أو سردا، أو شعرا، من حيث هي إنتاج إنساني يلبي رغبات الحالات النفسية والذوقية والإبداعية.

 $<sup>-\</sup>frac{1}{2}$  جان بول سارتر: نظرية الانفعال ، ص $-\frac{1}{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – فاتح علاق: مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، ص $^{2}$ 

تنكشف حقيقة تلك الأشياء التي تفقد في الشعر معانيها، لتكتسب بتفاعلها مع السياق دلالات تتعدد بتعدد البعد الرمزي، حين تتشظى الدلالة بفعل الإيحاء، ويصبح القبض على المعنى عملية تتطلب ثقافة واسعة من المتلقي، كي يمنح للرمز في عملية التأويل كل المعاني المحتملة والممكنة، خاصة إذا كان الرمز موغلا في القدم، محاورا للحاضر، ومنفتحا في الوقت ذاته على المستقبل.

لم يكن الرمز الأدبي \_ يوماً \_ . عنأى عن الرمز في مستواه الاجتماعي، على تعدد أشكال هذا الأخير، لأن التجربة الشعرية لا ترسم ملامحها إلا ضمن سائد اجتماعي وثقافي وموروث حضاري، يستند إليه الشاعر في بناء القصيدة، ودليل ذلك « أن تنوع الرمز لدى الإنسان، هو ما يميز مجمل التاريخ البشري والحضارة الإنسانية، لأننا عندما نتحدث عن الرمز، سيحيلنا ذلك إلى كل الحياة البشرية منذ البدء وحتى الآن » أ، فأشكال الرموز في المستوى الاجتماعي تمثل رافدا من روافد الإبداع الرمزي، استطاع الشاعر بلمسة جمالية أن يشكل من اللغة، ومن غير اللغة، كونا جديدا من المعاني والدلالات غير التي هي عليه في التداول الاجتماعي.

لقد استفاد الشاعر من الممارسات الرمزية في مجالات الحياة المختلفة، مما في ذلك الطقوس والعادات والتقاليد والمكبوتات ورواسب اللاشعور الفردي والجمعي، استغلها في إثراء تجربته الشخصية، « فالشعر بما فيه من أوزان وإيقاعات وصور متخيلة وعاطفة يعد طقسا من الطقوس التي لها صلة قوية بطبيعة المشاعر الإنسانية، من جانب، ومن جانب آخر، بطبيعة المشاعر الدينية على أشكالها  $^2$ ، تَمَكَّنَ الشاعر من استعادها بالرجوع إلى الذات العميقة وإلى الماضي واستحضار الأساطير والرموز الدينية والتاريخية، لينفذ من خلالها إلى آفاق دلالية متعددة الأبعاد.

توصل الشاعر المعاصر إلى خلق مسارات دلالية، استقاها من منابع متعددة ومختلفة، وأعطاها صفة التميز، وفرض على المتلقي الارتقاء لاكتساب قدرة معرفية وتأويلية، تمكنه من المتكناه خبايا القصيدة شكلا ومضمونا؛ فقد « تتوقف علاقة القرب من الصورة الرمزية أو البعد عنها لدى القارئ على درجة من درجات التوافق بين القيمة المعرفية للرمز والإيحاءات

<sup>.45</sup> عبد الهادي عبد الرحمن: لعبة الترميز، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – أمين يوسف عوده : تأويل الشعر عند الصوفية، ص45.

الانفعالية والجمالية عامة والرصيد الثقافي الذي يحمله هذا المتلقي »<sup>1</sup>، حتى يمسك بالمعنى، وذلك يتطلب منه ثقافة واسعة؛ فالقصيدة المعاصرة تبحث عن قارئ موسوعي يمتلك خيالا واسعا، كي يكون في مستوى تلقى التجربة الإبداعية.

مارس الشاعر المعاصر تجريب كثير من الأشكال الرمزية إرضاء لرغبته في التعبير بما يناسب تجربته أو طلبا للتميز متحاوزا حدود الثقافة الإقليمية، باحثا عما يحتوي الحالة الشعورية التي كثيرا ما تتسم بالغموض أو بالبعد الرؤيوي وفلسفة الأشياء، نتيجة للقلق الدائم والخوف من المجهول، فكان إبداعه صورة مطابقة لواقعه، وللحالة النفسية المهتزة، ورأى في الوضوح أسلوبا مبتذلا في التعبير عن أحاسيسه؛ بل لعله لم يستطع التعبير بوضوح، فوجد في الإيحاء والتجريد أسلوبا أرقى في التبليغ، ذلك أن «النشاط الرمزي نشاط استبدالي، يقدم تَرْضِياتٍ تعويضيةً في حالة عدم تحقق النتائج المرجوة أو الموعودة، ويمكن أن يفسح المجال للخدعة أو المناورة »2، لإثارة الإمتاع الفكري والنفسي لدى المتلقى، لتفاعل الشاعر مع الموقف، وأداة التعبير المتمثلة في الرمز الشعري.

### أ) ماهية الرمز الشعري

تعددت تعريفات الرمز الأدبي \_ والشعري على وجه الخصوص \_ رغم انحسار دائرته في علاقة اللغة بالتعبير الجمالي والرمزي، إلا أن هذا التعدد لم يبلغ حد الاختلاف والاضطراب الذي طال مفهوم الرمز العام في المستوى الاجتماعي لأسباب سبق ذكرها.

أما سبب اختلاف تصور ماهية الرمز الأدبي فيعود إلى مستويات استعمال اللغة الرمزية، إما بالنظر إلى العمق التاريخي للتجربة الرمزية في الإبداع، أو الانطلاق من تَأْسُّسِ الاستعمال الرمزي كمذهب أدبي في أواخر القرن التاسع عشر الميلادي $^{3}$ .

<sup>1 –</sup> فايز الدايه: جماليات الأسلوب ( الصورة الفنية في الأدب العربي)، دار الفكر المعاصر، بيروت، 1996، 256، ص236.

 $<sup>^{2}</sup>$  – عبد الهادي عبد الرحمن: لعبة الترميز، ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> – ظهرت المدرسة الرمزية في الأدب في فرنسا على يد الشاعر والناقد اليوناني الأصل (جون مورياس) الذي أنشأ سنة 1886 مجلة سماها (الرمزي) ونشر (بيان الرمزية) في جريدة (الفيغارو) بتاريخ 18 سبتمبر 1886، ولكن يُعتبر (ستيفان مالارميه) هو المؤسس الحقيقي للرمزية، لأن الطبعة الأولى من ديوانه "أزهار الشر" ظهرت سنة 1857، ومن روادا لمدرسة الرمزية: بول فرلين، آرثر رامبو، شارل بودلير، أما خارج فرنسا فقد اشتهر جوستاف خان، أ. بلوك، ر. م. ريلكه، و.ب. ييتس، ت.س. إليوت. – ينظر محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص 69 وما بعدها.

يركز الشاعر في تشكيل رموزه على كلمات اللغة مستغلا شكلها ودلالتها وعلاقتها بغيرها من الألفاظ، في السياق، لأن « الكلمة للشاعر رمز أكثر منها معنى، ولذلك كان الشعر حياة اللغة لأنه يُحمِّلها من المعاني أكثر عما تحمل في الأذهان، ويزاوج بينها وبين شقيقاتها طلبا للتوتر والزخم والانسجام والإيقاع  $^{8}$ ، فالكلمة في السياق التداولي تفقد دلالتها المرجعية (المعجمية)، كما تخرج في اللغة الشعرية من المعنى الواحد المباشر إلى معان متعددة بفعل التكثيف والتجريد « ومن هنا يصبح العمل الفني كأنه دلالات أو رموز حسبها أن توحي بالمقصود بغير أن تفصح عنه بصوت عالى، وكذلك يصير للعمل الفني عمقه الجمالي الذي يستأثر بالوجدان فيثيره  $^{4}$ ، وهي الخاصية التي يفترض أن يتميز كما الشعر، حتى يؤدي وظيفته ويحقق الغاية من إبداعه على مستوى العامل النفسي بالنسبة للشاعر وعلى مستوى العمل الإبداعي في حد ذاته.

ومن ثم، كان « الرمز الأدبي أداة لغوية تحمل وظائف جمالية عندما تسهم في تشكيل تجربة الشاعر على نحو مؤتلف مع مكونات النص الفني» أو الوظيفة الجمالية التي احتص بها النص الشعري لا تتأتى إلا باعتماد أسلوب إيحائي، يثير دهشة المتلقي، ويستفز فكره، ويدفعه إلى

<sup>1 -</sup> محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص41.

<sup>1 -</sup> سعيد شيبان: « مفهوم الرمز عند علماء النفس والسميائيين »، الموقع:

<sup>.2009/10/08 :</sup> تاريخ اللخول http://www.fnonarabia.com/vb/showthread.php?t=1022

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - يوسف الخال: الحداثة في الشعر، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، د ت، 112، ص94.

<sup>4 -</sup> محمد عبد الواحد حجازي: ظاهرة الغموض في الشعر الحديث، دار الوفاء، الاسكندرية، 2001، 222، ص34.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - فايز الدايه: جماليات الأسلوب، ص175.

الحيرة، وهي الغاية القصوى التي يسعى الشاعر لتحقيقها، حين تتجاوز تجربته حدود الذاتية، لتعبر عن تجارب الآخرين فيجد كل قارئ أن القصيدة تعبر عن دواخله، وبالتالي يكون كل ما يؤدي وظيفة جمالية تحقق الإثارة في المتلقى.

## ب) خصائص التشكيل الرمزي وأنواعه

أثبتت التجربة الرمزية في الشعر وجودها عن طريق مجموعة من الخصائص الفنية التي تميز بها الرمز في تحلّيه داخل النص الشعري أو في النصوص الموازية له، حين يعمد الشاعر إلى إضافة عناصر رمزية أخرى، ليشكل من خلالها تجربة كلية يجسدها الغموض والإيحاء وتعدد الدلالة والجمالية، وهي خصائص لا تنفصل عن الرمز، فإذا غاب أحدها فَقَدَ الرمز أهميته.

### ❖ خصائص الحضور الرمزي

تميَّز الرمز الشعري بوظيفته الإيحائية، في الإبداع الأدبي والشعري على الخصوص، عن طريق خلق فجوة في الدلالة بين النص والمتلقي، ما يجعل المعنى متعددا بتعدد المتلقين، حيث تتحول الكلمات والأشكال الكتابية إلى أساليب رمزية متنوعة، تمتلك من الخصائص ما يجعل للرمز فرادة وسلطة مركزية متعددة الأبعاد، فتتحول محورية الرمز إلى نقطة إشعاع في النص، بفضل مجموعة من الخصائص الفنية، أهمها:

### √ الغموض

ليس معناه الإهام والإلغاز الذي يصعب على المتلقي فك شفرات النص لاستغلاقه بسبب طبيعة الكلمات أو الأسلوب المعتمد في التعبير الشعري، وإنما هو تمرّد المعنى على المتلقي، فلا يسهل الإمساك به، عندما يتمنّع النص ويحتفظ بأسراره وكوامنه، بسبب طول مسافة التوتر ودرجة التكثيف والتجريد.

ونتيجة لغموض التجربة الشعورية، تكون الرؤيا ضبابية، ودرجة انفعال الشاعر في أقصاها، « فتخرج القصيدة بناء دلاليا معقدا ومضمارا معرفيا مكثفا، ويبدو النص كتوما على أسراره، يستعصى على الكشف الذي يفك رموز غرابته، ويعيد الألفة المفتقدة لدى القارئ.

وذلك لتبدل العلاقات الأساسية بين الشاعر والنص والعالم  $^1$ ، وهي العلاقة التي تحكم فعل التلقي لأن الغموض لا يكون من جهة الشاعر دائما، فقد يكون المتلقي دون مستوى النص وتتعطل عملية التواصل بينه وبين ما أفرزته التجربة الشعرية.

لقد أرجع (ت. س. إليوت 1965-1888 Thomas Stearns Eliot لقد أرجع (ت. س. إليوت 1965-1888) صعوبة الشعر إلى عدة أسباب منها: أن « تكون الصعوبة ناتجة عن تخوف القارئ (التخوف الذاتي أو الموحى به) من صعوبة يتصور وجودها مقدما فيما سيقرأه من الشعر» 2، وهو الخوف الذي يتولد عن تصور مسبق حول القصيدة أو الشاعر، وفي هذه الحال يكون قصور فهم المتلقي ناتجا عن خلفية سلبية تجاه الشاعر أو النص.

وقد يحكم المتلقي على النص من خلال القراءة السطحية الأولى، لأن من طبيعة الرمز الإيحاء والإثارة، وحين لا ينتبه لقيمة الرمز، لا يستطيع تخطي الغموض، الذي يشكل «قيام حاجز في النص يحول دون إدراك الدلالات والتفاعل مع تجارب الشعراء، وقد تتعدد الزوايا أو الفجوات فيزداد العمل بعدا، ويتأكد انفصال القارئ عنه وينعت مكونات القطعة الشعرية بالطلاسم » 3؛ وهو حكم غير مؤسس، يطلقه المتلقي لإرضاء الشعور بالعجز أمام مكونات النص، لأنه لا يملك أدوات القراءة، وبالتالي لا يستطيع استيعاب رؤيا الشاعر الغامضة، ولا إدراك دلالات ما شكلته التجربة الشعورية من رموز.

ومهما كانت نظرة المتلقي للنص، يبقى الغموض أداة جمالية توسع التجربة الشخصية عن طريق الرؤيا الإبداعية لتشمل التجربة الإنسانية على اتساعها وامتدادها، والذي يصنع ذلك " رؤيا الشاعر " التي تحمل نوعا من المفارقة والتعتيم الدلالي، فترتقي بالفكرة والتعبير من المباشرة والسطحية إلى عمق وأفق جمالي متعدد الدلالات.

<sup>1 –</sup> إبراهيم رماني: الغموض في الشعر العربي الحديث، منشورات وزارة الثقافة، الجزائر، 2007، ص38.

 $<sup>^{2}</sup>$  - ت.س.إليوت و آخرون: الشعر بين نقاد ثلاثة، ترجمة منح خوري، دار الثقافة، بيروت، د ت،  $^{170}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{232}</sup>$  فايز الدايه: جماليات الأسلوب، ص $^{232}$ 

يلجأ الشاعر إلى التعبير بأسلوب غامض، حين « تتسم الرؤيا بصفة الغموض، لأنه ملازم لطبيعتها المتعلقة بباطن الوجود وكلية التجربة، بلغة الرمز التي تُعَدُّ المعبرَ الوحيد الذي يمكن من خلاله إيصال الدلالة اللامحددة، التي تتخطى حدود العقل والحس المباشر » أ، لتنتج خلخلة تقطع خطية الشعور وتدفع إلى البحث في إيحاءات النص عن الدلالات المفعمة بالحيوية والحركة في جميع الاتجاهات، فيتوصل من ذلك إلى اكتشاف الأبعاد الرمزية داخل ثنايا النص.

#### ٧ الإيحاء

ويكون بتخلص الشاعر من المباشرة والسطحية تحت تأثير تفاعله مع الموقف أو التجربة وكذلك في تفاعله مع اللغة، وحتى يتمكن من الاستجابة لعمق التجربة الشعورية يعمد إلى الإيحاء الرمزي باعتباره ضرورة حتمية تحقق رغبته في التعبير عن رؤاه، «فمن شأن هذا الإيحاء أن يعمق الفكرة ويساعد على إبراز البعد الثالث في القصيدة، وأن يعين الشاعر على التعبير حيث تعجز الكلمات وحدها على ذلك، وأن يظهر وحدة التجربة الإنسانية وتراكمها عبر التاريخ» 2، وحيث يستعين في تكثيف الصورة الشعرية بالأساطير والرموز التاريخية في علاقة جدلية بين الحاضر المتأزم والماضي المأمول، ودون الاعتماد على هذه الأساليب الرمزية تكون الفكرة بسيطة سطحية، إذا عبر عنها بأسلوب مباشر ليس فيه إثارة.

يأتي الإيحاء في التجربة الشعرية الصادقة تلقائيا منسجما مع بقية العناصر في التركيب والسياق، ويمنح المعنى جمالية تضفيها رؤى الشاعر بفعل الإثارة والتحفيز عبر ربطه بين واقعين: راهن ومسترجع, ومن هنا يمتلك الرمز قوته وحضوره التفاعلي، « فهو قيمة فنية وشعورية مكترة بالقيم الإنسانية التي تحددها علاقات الشاعر بما يحيط به ويتفاعل معه  $^{8}$ ، وليس للشاعر غنى عنه في إثراء الفكرة وتكثيف الدلالة وفتح آفاق القراءة وتعددها.

<sup>1 –</sup> ابراهيم رماني: الغموض في الشعر العربي الحديث، ص135.

<sup>2 -</sup> يوسف الخال: الحداثة في الشعر، ص95.

 $<sup>^{2}</sup>$  عدنان حسين قاسم: التصوير الشعري  $^{2}$  (رؤية نقدية لبلاغتنا العربية)، الدار العربية للنشر، القاهرة،  $^{2000}$ ،  $^{276}$ ،  $^{2000}$ 

#### ✓ تعدد الدلالة

يستدعي الإيحاء الرمزي في الشعر انفتاح الدلالة على التعدد، ما يفسح المحال واسعا أمام التأويل، للوصول إلى المعنى المحتمل، حسب ما يمليه السياق، وهو ما يعبر عنه بتعدد الدلالة بما يفرضه السياق أو "امتلاء الرمز بالدلالات المختلفة" وهو ما اصطلح عليه في هذا البحث بـــ"البعد الرمزي" حيث « لا يتضمن الرمز الدلالة في ذاته الجاهزة، وإنما في سياقاته المتحولة، ومداراته المتنوعة في إشعاعاته الدلالية المبثوثة في ثنايا النص » أ، من خلال انفتاح الدلالة واتساعها لأكثر من وجه في التأويل وتلك طبيعة ثابتة في الرمز.

فالنار في الطبيعة عنصر من عناصر الحياة يستغلها الإنسان في قضاء حاجاته اليومية، وهي في المعتقدات البدائية الوثنية قوة تستحق العبادة، تقام حولها الطقوس وتقدم لها القرابين، وهي في المعتقدات الدينية السماوية مصدر للعقاب، ولها في النفس البشرية أبعاد أخرى: فهناك نار الشوق ونار الحب ونار الغيرة ونار الحقد ونار العداوة ...إلخ، يضاف لها في الشعر بُعْدُ الثورة والغضب والتغيير والتطهير من الخطايا، وغيرها من الأبعاد التي يستمدها الشاعر من المستوى الاجتماعي، ويحملها من الدلالات ما لا يمكن تصوره، حين يتسع المدى بين النص والمتلقي.

ويخضع تأويل الرموز عادة إلى السياقات التي ترد فيها، حتى لا ينتج المتلقي دلالات غير ممكنة لا علاقة لها بتجربة الشاعر وحصوصية رؤاه الإبداعية ولا توحي بها لغته، وعليه كان «هناك منطق واحد يحكم العمل الأدبي ورموزه ويهيمن عليها، هو منطقه الداخلي. وهذا ما يحاول القارئ الباحث عادة اكتشافه » أنطلاقا من ثقافته وبعد نظره وخبرته في استكناه أغوار النص، اعتمادا على ما توحي به أجزاؤه المتآلفة في تكثيف الدلالة.

على الشاعر أن يراعي في توظيف الرموز الأجنبية أفق ثقافة المتلقي، وقدرته على استيعاها والتفاعل معها، « ذلك أن المعيار في التواصل مع رموز الشعراء الأجنبية هو مدى صلتها بالرصيد الثقافي للقراء والمستمعين، أي هل يستطيعون الإحاطة ببعض تلك الدلالات الخاصة

<sup>1 -</sup> إبراهيم رماني: الغموض في الشعر العربي الحديث، ص212.

<sup>2 –</sup> هاني نصر الله: البروج الرمزية، جدارا للكتاب العالمي، عَمَّان، 2006، 354، ص 34.

في الرمز» <sup>1</sup>، أم ألهم يعجزون عن إدراك المعاني الممكن استنتاجها، لأن الشاعر خرج من دائرة التلقي المألوفة بالنسبة إليه، وهي الثقافة الرائجة التي دأب على التفاعل معها، فإذا كانت ثقافة الشاعر أوسع من محيطه، واستعان بها في إثراء تجربته الشعرية، اصطدم القارئ بكون رمزي، لا قِبَلَ له بفك شفرته أو تأويله؛ وعليه في هذه الحال أن يتجاوز حدود الجغرافيا، ليدرك ما لم يُحِط به علما، وقد يُسهم الشاعر بذلك في بناء ثقافة المجتمع وتطويرها.

ينطلق الشاعر في تجربته باعتماد رموز تتأسس من السنن الثقافي والاجتماعي، الذي يحيط به وبالمتلقي، فكلاهما يستمد أفكاره وثقافته من المحيط، ويعبر الشاعر، عن تجارب المجتمع ومكتسباته الثقافية، لهذا نجد « أن الرمز ليس معطى سلفا. ولا يمكن أن يكون معطى، لأنه عبارة عن شكل ينهض في الفراغ، بل يتشكل تبعا لمتطلبات ثقافة ما، ومن خلال واقع معيش ما » 2، ينتجه الشاعر ابتداعا، لإرضاء حالة نفسية في لاوعيه، فتتداخل الثقافات وتتجاوز حدود الإقليم الثقافي والاجتماعي، فيفرض على المتلقي الارتقاء إلى مستوى النص معرفيا كي يدرك إيحاءاته، فحين « يمتلئ الرمز الشعري بشحنة معرفية متعددة، تجعل منه منبعا لا ينضب من الإيحاء، ولا يمكن الإلسام به بغير ثقافة عتيدة لدى المتلقي » 3، إلا أن فعل التلقي قد يكون مصيره الفشل، فتحدث هوة عميقة بين الشاعر والقارئ.

حدث أن يكتشف المتلقي دلالات لم يقصد إليها الشاعر، حيث تتسع الدلالة في انفلات المعنى واحتجابه مع وجود عناصر أخرى توحي بما لا يحمله السياق، وهنا يعود الأمر إلى اتساع ثقافة المتلقي وقدرته على إعادة إنتاج النص، ف «من البديهي أن نلاحظ انغلاق المعنى في بعض الشعر، ولكن ليس من البديهي أن ندرك بأن معنى الشعر قد يكون أرحب من المعنى الذي الشعر، وقد يكون شيئا بعيدا عن المنابع التي سلسلته » أمن ذلك قدرة المتلقي على ربط النص بنصوص أخرى، أو اكتشاف قيم وأبعاد رمزية لم يكن الشاعر يعلم مدى إيحاءاتما وتجاوزها لتصوراته الشخصية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – فايز الدايه: جماليات الأسلوب، ص**188**.

<sup>103</sup> - محمد لطفى اليوسفى: كتاب المتاهات والتلاشي في الشعر والنقد، ص $^2$ 

<sup>4 –</sup> ت.س.إليوت وآخرون: الشعر بين نقاد ثلاثة، ص25.

يرتبط تأويل النص بقدرة الشاعر على تشكيل آليات رمزية موحية، يستحسن أن تحمل مرجعية ثقافية ما، وهو مرتبط كذلك بقدرة المتلقي على اكتشاف تلك الآليات الإيحائية، وفي الحالين يمثل التأويل إضافة إلى الأدب والنقد وتنمية الذوق الأدبي إبداعًا وتلقِّ.

#### ٧ الجمالية

إذا كانت غاية الفن، عموما، إبراز عناصر الجمال في الحياة الإنسانية، فإن الشعر أقدم وأرقى الأساليب الفنية في التعبير عن تلك الغاية، لارتباط الشعر باللغة البشرية مكتوبة أو مسموعة, ومن ثم كان للشعر دور الريادة بفضل خصائصه الجمالية التي اشتملت فيما اشتملت على الجازات والاستعارات والكناية والحسنات البديعية والإيقاع والأسطورة والرمز...إلخ

وتتبدى جمالية الرمز في الغموض والإثارة والإيحاء، حين تتجاذب هذه الخصائص الفنية المتلقي، في القرب والبعد، فتيسر له الإمساك بالدلالة أو يستعصي عليه ذلك، وهي مفارقة لها سحرها وحاذبيتها وتأثيرها العميق في المتلقي ( فعبر الرموز، التي تضخمها المخيلة أحيانا، يحاول الشعراء خلق سحر معين في شعرهم ) عن طريق الإثارة النفسية والفكرية والغموض وربط المتلقي بالتجربة إلى درجة التماهي معها، فيعتقد أنه المقصود بالنص.

ومن المؤكد أن في ثراء اللغة وتجاوز المباشرة جمالية يسعى الشاعر بما إلى خلق إيحاء في، خاصة وأن « الرمز في الفنون له قيمة (المتعة) بغض النظر عن أهميته الاجتماعية الأخرى»<sup>2</sup>، ولا يكون الإمتاع إلا بالقيم الجمالية والفنية؛ وهي قيم تمثل مدار الإبداع ومركزه ومحتواه ولا تتجلى إلا فيه.

تتحقق المتعة بجمالية الرمز إذا كان موحيا، غنيا بالأبعاد الدلالية والقيمية، ومأخوذا من منابت متصلة بواقع المتلقي، وممثلا للتجربة الإنسانية، قادرا على التأثير، « وبالتالي فإن الرمز، بمجمل مستوياته، يقوي إحساسنا بالواقع، ويخلع على الملكات الحسية والذهنية لدينا

<sup>1 -</sup> ديزيريه سقال: الكتابة والخلق الفني، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1993، 94، ص51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – ديزيريه سقال: نفس المرجع، ص37.

استجابات مرهفة »<sup>1</sup>، وليس بمقدور المتلقي أن يتفادى الشعور بالدهشة والافتتان، أمام تحولات الدلالة والغوص في أعماق التاريخ، وفي ارتسام عناصر الطبيعة منفتحة على عوالم إنسانية رحبة.

## ❖ أنواع التشكيل الرمزي

سبقت الإشارة إلى الاختلاف القائم في تحديد ماهية الرمز في مستوييه الاجتماعي (العام) والإبداعي (الفني)، والواقع أن هذا الاختلاف انسحب كذلك على الأساليب الرمزية في الشعر، ويرجع ذلك إلى موقفين اثنين: أولهما اعتبر أن بداية مسيرة الحضور الرمزي في الأدب كانت مع الإبداع انطلاقاً من مثالية ( أفلاطون )، ووصولاً إلى المجاز والاستعارة والكناية وبعض الخصائص الأسلوبية الأخرى، وانتهاءً بما جاءت به السيمياء من الدلالة الرمزية للعلامة؛ أما ثانيهما فيرى أصحابه بأن الحضور الرمزي الفعلي قد بدأ مع الرمزية الحديثة، باعتبارها مدرسة، أو مذهبا أدبيا، وأن ما كان قبلها، من مستويات ترميزية، لا ترتقي إلى مستوى خصائص الرمز وطبيعته ووظيفته.

وللفصل في الاختلاف الجوهري بين الموقفين السابقين، تقتضي ضرورة الموضوعية محاولة إبراز الفروق المفهومية من خلال آراء الدارسين، حيث يرى بعضهم أن «كل لفظ أُخِذَ عن معناه وأُطلِق على آخر مجازا فهو بمعنى ما رُمِز كه» قلام ويتطابق هذا التعريف مع النظرة العامة للحضور الرمزي، والتي تعتبر كل تعبير غير مباشر، في الأعمال الأدبية القديمة، يمثل بذورا رمزية، أو مستوى بسيطا من آليات الحضور الرمزي في الشعر.

 $<sup>^{-1}</sup>$  كاظم مؤنس: دراسات نقدية في جماليات لغة الخطاب البصري، عالم الكتب الحديث، عمان، 2006، 212، ص73.

<sup>2 –</sup> يرجع بعض الدارسين التأصيليين وجود الرمز الأدبي إلى بدايات الإبداع الأدبي، فاعتبروا الاستعارة والمجازات والكناية مستويات رمزية بسيطة، ومنهم: موهوب مصطفاي، وأطلق عليها مصطلح (الرمزية العامة)، ينظر كتابه: الرمزية عند البحتري، ص: 217–252، بينما يرى محمد أحمد فتوح في كتابه الرمز والرمزية و إبراهيم رماني في كتابه الغموض في الشعر العربي الحديث، ألما تنتمي إلى البلاغة، أما بالنسبة للسيميائيين، فقد أعطى(بيرس) للعلامة ثلاث وظائف هي: الوظيفة الأيقونية والرمزية والمؤشرية. – ينظر الزواوي بغوره: « العلامة والرمز في الفلسفة المعاصرة»، عالم الفكر، ص105. بينما وسعت السيمياء من دائرة حضور الرمز الشعري، ليشمل الفضاء الطباعي الخارجي، المساحات السواد والبياض) وأشكال كتابية أخرى، إضافة إلى الإيقاع والتكرار...إلخ، ينظر محمد مفتاح: دينامية النص تنظير وإنجاز، ص53 وما بعدها.

<sup>-3</sup> ميل صليبا: المعجم الفلسفي، ص-3

ويؤكد هذا التصور العام لماهية الرمز القول بأنه « تعبير غير مباشر عن فكرة بواسطة استعارة أو حكاية بينها وبين الفكرة مناسبة » أ، وهو تصور مخالف ومناقض لماهية الرمز وطبيعته من منظور (رمزي)، ويبدو أن صاحب المقولة السابقة لا يميز بين مفاهيم معرفية دقيقة، فحين يعتبر الرمز "حكاية " لم يميز بين الرمز ( symbol ) والترميز في الحكايات (allegory)، كما لم يميز بين ما ينتجه الفكر وما ينتجه الخيال في قوله « وهكذا يكمن الرمز في التشبيهات والاستعارات والقصص الأسطوري والملحمي والغنائي وفي المأساة والقصة وفي أبطالها» أ، وما أبعد الرمز الشعري عن هذا!

نتج عن هذا الاعتقاد بلوغ الرمز مستوى من العمومية لا حد له، ويتعمق التداخل حين «يغدو ذا طابع رمزي كل ما يبيح التأويل ويحقق المعنى الجيازي سواء كان ذا منبع بلاغي أو كان ينتمي إلى مقام التواصل كالتضمين Implicateur مثلا» 3، رغم الفرق الشاسع بين الرمزي والبلاغي؛ فالشائع أن الشاعر العربي كان مولعا بالصور الحسية 4، يتفنن في توظيف التشبيه والاستعارة والكناية، وتنتمي جميعها إلى البيان، ولا علاقة لها بفلسفة الرمز وكيفية اشتغاله عند شعراء الغرب.

ومن النقاد من رفض وجود الاستعمال الرمزي في الأدب العربي القديم، كما رفض إدراج البلاغي ضمن الرمزي، في قوله: « لم يعرف الشعر العربي القديم الرمزية بمفهومها الفلسفي الذي ذاع في النصف الثاني من القرن التاسع عشر. وإنما هي رمزية المجاز بألوانه البيانية المعروفة كالتشبيه والاستعارة والكناية، التي لم يمسها الغموض إلا قليلا، وفي مواطن محدودة » 5، وتلك هي الحقيقة التي كان عليها الشعر العربي القديم، لأن الصور البيانية تتأسس على حاصيّتي الذكر

<sup>1 –</sup> موهوب مصطفاي: الرمزية عند البحتري، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر،1981، 480، ص138.

 $<sup>^{2}</sup>$  – موهوب مصطفاي: نفس المرجع، ص $^{2}$ 

<sup>3 –</sup> فريد الزاهي: « النص والأدب » علامات في النقد، النادي الثقافي جده السعودية، المجلد 16، الجزء 61، ماي2007، ص196.

<sup>4 -</sup> يرى فايز الدايه عكس ذلك في قوله: «عرف الشعر العربي القديم منذ العصر الجاهلي فاعلية الرمز، وأفاد منها في عدد من الأعمال الشعرية، وشَكَّلَ هذا الأسلوب، ص189.

ح إبراهيم رماني: الغموض في الشعر العربي الحديث، ص341.

والحذف لعلاقة المشابحة أو عدمها، في التشبيه والاستعارة والكناية، وتنتمي كلها إلى عالم الحس والتحسيد والمعنى الخفي فيها غير متعدد.

أما الرمز فمختلف، لأنه ذو طبيعة فلسفية، لا ينقل الصورة في إطار محدد الملامح كما هو الحال بالنسبة للصور البيانية، « لأن مفهوم الرمز يجمع بين بعدين، بل يمكننا القول بين عالمين من الحطاب، أحدهما لغوي والآخر من مرتبة غير لغوية » أ، فالرمز إذن ينطلق من الفكر باعتباره مفهوما وظيفته الربط بين عالمين من التصورات في شكل خطاب ينتمي إلى عالم الحس بينما المرموز ينتمي إلى عالم التجريد، وهذا لا يتفق مع ما اصطلح عليه بـ " الرمزية المجازية "، فمن شروط العلاقة بين الرمز والمرموز « ينبغي ألا يكون المستوى التجريدي المرموز محددا بكل قسماته وأبعاده، لأن أساس الرمز الإيحاء، والإيحاء ضد التقرير المباشر للأفكار والعواطف» أما بالنسبة للمجازات والاستعارات، فإن الطرف الثاني يحمل نفس الخصائص التي اتصف بها الطرف الأول والعلاقة بينهما، لا تحتمل أكثر من دلالة واحدة في التأويل.

يتصف الرمز بكونه يحتمل عدة أبعاد دلالية لا تتحقق في غيره من أساليب التعبير « وبهذا تنتفي عن نطاق الرمز تلك الاستعارات والكنايات والأمثال الرمزية بها إلى استخلاص عبرة أو مغزى صريح يفصح الشاعر عنه غالبا في نهاية القصيدة » ققد تم الاهتمام في البلاغة بالجانب الجمالي، واحتهد الشعراء في تجسيده، لتحسين الكلام وتجويده، وتقوية المعنى وإبراز القيم الفنية، وإنما ومرجع ذلك كله الذوق الجمالي؛ بينما جمالية الرمز ليست هي الموضوع الأساس فيه، وإنما تصنعها إثارة الغموض والإيحاء، والغوص في أعماق الفكر والتاريخ البشري، وربط الحاضر بالماضي وفلسفة الأشياء.

يعمل الرمز على فتح آفاق من التأويل تكون أوسع وأرحب منها في الصور البيانية، لأن العلاقة بين الرمز وما يرمز إليه قائمة على خاصية انتفاء الدلالة المرجعية للرمز، ويكون القبض على المعاني الجديدة عبارة عن إنتاج دلالات لا يفصح عنها اللفظ أو الشكل الدال في النص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – بول ريكور: نظرية التأويل، ص**95**.

<sup>2 -</sup> محمد أحمد فتوح: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص304.

<sup>3 -</sup> محمد أحمد فتوح: نفس المرجع، ص304.

يرى (ميشال ريفاتير Rifatterre<sup>1</sup> )« أن الاستخدام الرمزي للكلمة داخل القصيدة الشعرية يضيف دلالة جديدة إلى دلالتها المرجعية، بل قد يلغي تماما هذه المرجعية لتحل محلها مرجعية أخرى » <sup>2</sup>، وقد تتوالد دلالات الرمز الواحد في ديوان شاعر معين، وقد يحمل أبعادا مختلفة من شاعر إلى آخر، فتصبح دلالته المرجعية منتفية بفعل التحول الدلالي من سياق إلى آخر، ومن رؤية إلى رؤية أخرى، وهكذا.

يتمتع الرمز بمساحة من الحرية، لارتباطه بالذات المبدعة، في ولعها بالمجهول وقلقها منه، وفي قدرتما على استكناه الأشياء من الداخل، والبحث عن بدائل تعبيرية تتجاوز المألوف لإرضاء تدفق الشعور، ومن ثم « أصبح الرمز لغة شعرية قائمة بذاتما، وليس مجرد أداة للتشبيه أو الاستعارة أو التورية » 3، ولذا، لا يمكن إدراج ما لا يحمل رؤيا فكرية أو فلسفية، مهما كانت طبيعته، حتى وإن كان تعبيرا غير مباشر مثل الأدوات البيانية السابق ذكرها، وبالتالي يمكن حصر التشكيل الرمزي في ثلاثة أنواع هي: ألفاظ اللغة والفضاء الطباعي والموسيقى:

## √التشكيل اللغوي

يتم الترميز بالكلمات في سياق الأدب من خلالها هي ككلمات، قيمتها في ذاتها، لا في ما تدل عليه، لأنها في التداول العادي تقتصر على تحديد ماهية الأشياء والأفعال، وتساعد على نقل الأفكار بين المتخاطبين؛ أما الكلمة في الشعر فتحيل إلى ذاتها، لتصبح هي الموضوع المقصود بالتأمل، « ففي داخل العبارات، حيث يبدو المعنى وكأنه يستند بصمت إلى مقاطع لفظية عديمة المعنى، هناك دوما تسمية راقدة، وشكل يحبس بين جدرانه المُصْدِيَةِ انعكاسٌ لتمثيل خفي» أم هو في الأصل رمز ممتلئ بالدلالات، لأن اللغة في الشعر تتحول إلى غايةٍ ومدارِ اهتمامٍ، للكشف عن حباياها التي لا يبوح بها ظاهر القول.

<sup>1 – (</sup>Michael Rifatterre) باحث وناقد أدبي أمريكي ازداد عام 1924، نشأ بفرنسا، ثم هاجر إلى و.م.الأمريكية للدراسة، يعد من مؤسسي الأسلوبيات، بل صاحب الاتجاه البنائي فيها. ينظر – مايكل ريفاتير [ تُرجِمَتْ هكذا ]: دلائليات الشعر، ترجمة ودراسة محمد معتصم، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط، 1997، 448، ص07.

 $<sup>^{2}</sup>$  - سيزا قاسم ونصر حامد أبوزيد: أنظمة العلامات، ص $^{60}$ .

<sup>3 -</sup> راغب نبيل: موسوعة النظريات الأدبية، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، 2003، ص305.

 $<sup>^{4}</sup>$  ميشيل فو كو: الكلمات والأشياء، ص $^{102}$ .

يشكل الشاعر رموزه من اللغة المكتوبة، فهو يستعمل الألفاظ أسماءً وأفعالاً وعبارات، يعطيها أوجها متعددةً من المعاني لم يألفها الناس في التداول، كأنْ يرمز للتغيير والثورة بالريح والنار والطوفان، ومن ثمَّ كان ﴿ لابد للكلمة في الشعر أن تعلو على ذاها، أن تزخر بأكثر مما تقول  $^1$ ، ما يجعلها عنصرا فنيا مثيرا؛ ولهذا حرص الشاعر المعاصر على تغيير وجهة الكلمات من المباشرة إلى الإيجاء بكل ما تمثله اللغة من قدرات حيوية عبر السياقات المختلفة، فقد تحيلنا كلمة (الطوفان) على دلالات مختلفة وقد تتوغل بنا في أعماق التاريخ، في مرحلة من مراحل الفكر الأسطوري، فتربط بين الحاضر والماضي وتوحي بالرغبة في الانتقال إلى المستقبل.

كثّف الشاعر المعاصر تجربته الإبداعية عن طريق التشكيل اللغوي بتوظيف أسماء لبعض الرموز الأسطورية والتاريخية، ورموز مستمدة من المعجم الصوفي والديني، وأخرى استقاها من الطبيعة، ولم يكتف بذلك فابتكر لنفسه رموزا خاصة تعبر عن ذاتية التجربة الشعورية؛ وهي رموز تتشكل في "كلمات ليست كالكلمات"، يمكن أن نفصلها في الآتي:

# أ) الرمز الأسطوري

تعد الأسطورة أهم رافد من روافد التشكيل الرمزي في الشعر الحديث والمعاصر، لعلاقتها الوطيدة بالإبداع الفني منذ القدم، ذلك « لأن الشعر وليد الأسطورة، وقد نشأ في أحضالها وترعرع بين مرابعها، ولما ابتعد عنها جف وذوى. ولذلك فإن الشاعر في العصر الحديث عاد ليستعين بالأسطورة في بنية القصيدة لتصبح إحدى لبناها العضوية» من أصبح الشاعر لا يستطيع الاستغناء عن توظيفها، فهي أسلوبه الأمثل في التعبير عن رؤاه.

تم فهم الأسطورة قديما على ألها « الحديث الذي لا أصل له » فلم أوصفَتْ بالأباطيل والأكاذيب التي لا أساس لها من الصحة، كما اعتبرَت « قصة باقية مجهولة الأصل، ذات دلالات حضارية معينة أو متنوعة، تدور صيغها النموذجية حول الآلهة وعظماء البشر، ودراما الخلق

 $<sup>^{1}</sup>$  - أدونيس: مقدمة للشعر العربي، ص $^{1}$ 

<sup>2 –</sup> خليل الموسى: قراءات في الشُّعر العربي الحديث والمعاصر، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2000، 151، ص89.

<sup>3 -</sup> جميل صليبا: المعجم الفلسفي، ص79.

والتحولات والنصر. إلخ  $^1$ ، فهي مرحلة من مراحل تطور الفكر البدائي، حيث كانت أفضل وسيلة اعتمدها الإنسان، منذ بدء تكوُّن الوعي البشري، لأن الأقدمين كانوا عاجزين عن إدراك ماهية الوجود إدراكا صحيحا، كما كانوا عاجزين عن التعبير عما في نفوسهم إزاء الطبيعة وظواهرها المختلفة.

ونظرا لارتباطها بالشعر فإن انتقالها من المستوى الاجتماعي إلى المستوى الإبداعي لم يكن اعتباطيا، فالشعر لصيق بالمعتقدات والدين والعادات والتقاليد وكل ما تستشعره النفس، لهذا كانت «أساطير القدماء هي أحلامهم التي أخذت تعمر أخيلتهم حينما شرعوا ينتقلون في سلم التطور»<sup>2</sup>، وهي ذات الأحلام التي تتسرب إلى الشعر، لتشكّل الكون الفني في القصيدة، ولذلك كانت الأسطورة مصدرا للإلهام ووسيلة للتعبير الفني.

وكما أن الإنسان استطاع \_ في بداياته الأولى \_ أن يفسر وجوده ويعلل عناصر الكون، فمنح الظواهر بعدا دينيا وميتافيزيقيا وسحريا أسطوريا، فإن الشاعر المعاصر استطاع هو الآخر \_ نفسيا \_ أن يعود إلى البدايات الأولى، ليشكل تجربته الشعرية من عمق التجربة الإنسانية، لأن استعمال « الأسطورة في هذا المجال، دلالة على وعي عميق بالواقع، وتكثيف لمداليله وأشيائه، إنحا استعادة لمفهوم الخلق والتخطي في حركة تنبع من صميم الأمة لتلخص ضميرها الجماعي ب " ميثة واحدة "> 3، وقد ركز أغلب الشعراء في العصر الحديث على الأساطير المرتبطة بتاريخ وخصوصية المجتمع العربي، مثل: عشتار، وتموز، وأدونيس، وطائر الفينيق، والعنقاء، وجلحامش.

يرجع اهتمام الشاعر المعاصر بتوظيف الأسطورة لكولها تحمل رؤيا فلسفية، تنقل تأملاته ومواقفه وتصوراته حول ما يجول بفكره، « وهي من ناحية فنية تسعف الشاعر على الربط بين أحلام العقل الباطن ونشاط العقل الظاهر، والربط بين الماضي والحاضر والتوحيد بين التجربة الخائية والتجربة الجماعية، وتنقذ القصيدة من الغنائية المحض، وتفتح آفاقها لقبول ألوان عميقة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – هاني نصر الله: البروج الرمزية، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - دريني خشبه: أ<del>ساطير الحب و الجما</del>ل عند اليونان، جـ01، دار تنوير للطباعة والنشر، بيروت، 2009، 274، صـ16.

 $<sup>^{3}</sup>$  - ديزيريه سقال: الكتابة والخلق الفني، ص57.

من القوى المتصارعة، والتنويع في أشكال التركيب والبناء »<sup>1</sup>، فيسهل عليه رسم ملامح تجربته، وتطوير أدواته الإبداعية باكتسابه رافدا فلسفيا وفنيا يؤطر به بوحه وتفاعله مع المتلقي.

وإلى جانب الرموز الأسطورية استحضر الشاعر المعاصر الرموز الدينية والتاريخية التي حفل بها التاريخ العربي والإسلامي، وهي تلك الشخصيات الفاعلة في مجتمعاتها على اختلاف الأزمنة، استدعاها الشاعر كي يجعل منها "معادلا موضوعيا"، يعبر عن ذات الشاعر أو "أقنعة" يمارس من خلالها التعبير عن مواقفه الثورية والمناهضة للواقع.

## ب) الرمز التاريخي

يعتبر الرمز التاريخي من أهم عناصر التشكيل الرمزي في الشعر العربي الحديث والمعاصر، انتقل إلى الشعر والرواية بسبب الظروف السياسية والاجتماعية حين أحس بالعجز عن المواجهة، فجعل منه قناعا لرؤاه، « والقناع رمز يتخذه الشاعر العربي المعاصر ليضفي على صوته نبرة موضوعية، شبه محايدة، تنأى به عن التدفق المباشر للذات» مي يتخفى خلفه الشاعر ليعبر عن إحساس أو موقف، يعتقد المتلقي في البدء أن الشخصية ( القِناع ) هي التي تتكلم، وأن الشاعر لا علاقة له يما يصدر عن ذلك القِناع من أحكام.

لا يميز المتلقي بين القناع والشاعر في النص، إذا حدث بينهما تَمَاهٍ في الكينونة، «عندها يتخذ الشاعر القناع فإنه يذوب فيه، ويتوارى في أعماقه، معتمدا عملية تفاعلية بينه وبين الشخصية، تؤدي إلى صهر مكونات التجربة  $^{8}$ ، فإذا وقع بينهما التمازج في الحضور والغياب، وكان صوقما واحدا، لا يستطيع المتلقي أن يميز بين صوت الشاعر المتخفي وصوت الرمز (القناع)، الذي يتشكل  $_{1}$  عادةً  $_{2}$  في شخصية رمزية، تاريخية، أو دينية، لها مكانتها في النفس، ولدى المتلقي، ولها أثرها في إثراء الدلالة، وموضوعية الخطاب.

<sup>1 –</sup> إحسان عباس: اتجاهات الشعر العربي المعاصر، عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1978، 228، ص129

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – جابر عصفور: رَوْى العالم عن تأسيس الحداثة العربية في الشعرِ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2008، 400، ص215.

<sup>3 -</sup> محمد على كندي: الرمز والقناع في الشعر العربي الحدبث، دار الكتاب الجديدة، بيروت، 2003، 399، ص91.

قد لا تكون هناك علاقة تطابق بين الشاعر والقناع، وبين القناع والشخصية الرمزية إذا فشل الشاعر في الربط بينهما فنيا، « لأن القناع محصلة العلاقة بين هذين الطرفين أو الصوتين ( الشاعر / الشخصية ) ولأنه كذلك فهو ينطوي على عناصر منهما معا، دون أن يتطابق مع أي منهما بالضرورة» أو لهذا فإن علاقة التداخل والذوبان تكون أساسا بين الشاعر والشخصية الرمزية، أما القناع فهو ناتج ذلك التماهي، لحظة ارتكاز الشاعر إلى صوت غير صوته، يمارس به البوح والتصريح، « غير أن الشاعر عندما يلبس نصوصه قناعها فإنه يعلن عن امتلائه بشيء ما يرغب في الحضور بشكل مرموز، وهو في جوهره إيذان بالتعبير عما يظهر في تحجبه ويتحجب في الحضور بشكل مرموز، وهو في جوهره إيذان بالتعبير عما يظهر في تحجبه ويتحجب في ظهوره» في فهو يوحي بفقدان ملامح الشاعر وانعدام شخصيته في حضور ملامح الشخصية المستمدة من الذاكرة الجمعية، يمتلئ بها القناع الشعري، الذي يمثل غياب الشاعر وحضور الشخصية الرمزية، انطلاقا من رغبة الشاعر في التخفي، وخلق أفق رمزي، يمارس من خلاله التعبير عن تصوراته ومواقفه بكل حرية.

وبما أن القناع يتمثل في شخصية تاريخية فاعلة في الحياة العامة، ولها علاقة بواقع الشاعر وبحالته النفسية وبنظرته إلى الواقع، فإن لكل شاعر أقنعته التي وحد فيها صدى لصوته المكبوت خاصة في البلاد العربية « ومن ثم لجأ شعراؤنا /.../ لاستعارة الأصوات الأخرى ليتخذوها أبواقا يسوقون من خلالها آراءهم دون أن يتحملوا هم وزر هذه الآراء والأفكار» وأغلب تلك الأصوات يعبر عن قيم مفقودة مثل العدل والنخوة والشجاعة مثل: عمر بن الخطاب، وعمر بن عبد العزيز، والخليفة العباسي المعتصم، وهارون الرشيد، وصلاح الدين الأيوبي، وشخصيات أدبية مثل: الشنفرى، وعنترة، والمتنبي، والحلاج، وأبي العلاء المعري.

يستدعي الشعراء تلك الشخصيات، « لأنهم وجدوا ضالتهم بشكل خاص في تلك الأصوات التي ارتفعت في وجه طغيان السلطة في عصرها» ، فيحمِّلونها تجارب شخصية تنفيسا عن مكبوتات، لم يجدوا وسيلة فنية أفضل من العودة إلى الماضي لإخراجها.

<sup>1 -</sup> جابر عصفور: المرجع السابق، ص91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عاطف جودة نصر: النص الشعري ومشكلات التفسير، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، 1996، 232، ص189.

<sup>3 –</sup> على عشري زايد: استدعاء الشخصيات التراثية في الشُّعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، القاهرة، 1997، 323، ص33.

<sup>4 –</sup> علي عشري زايد: نفس المرجع، ص33.

تعددت أساليب استغلال الطاقة الإيحائية في الشخصيات التاريخية والدينية، فمن الشعراء من يذوب في قناعه، ومنهم من يستدعيه فيحاوره ويستنطقه، ليكشف من حلاله رداءة الوضع القائم والتحسر على الماضي، إضافة إلى أساليب رمزية أحرى، مثل التعبير بلسان مجنون أو أبله أو عن طريق الحلم أو التغابي...إلخ.

## ج) الرمز الطبيعي

يلجأ الشاعر في كثير من الأحيان إلى الطبيعة باعتبارها مصدرا من مصادر الإلهام، وفيها تتجسد كل الأحاسيس الإنسانية وتناقضات الذات، فيأخذ منها بعض عناصرها ويضفي عليها من رؤاه دلالات غير التي هي عليها في الواقع؛ « فعندما يستخدم الشاعر كلمات مثل: البحر، الريح، القمر، النجم... إلخ، فإنه يستخدم عندئذ كلمات ذات دلالة رمزية ، تنفصل فيها الألفاظ المستمدة من الطبيعة عن مسمياها، لتحمل دلالات لها أبعادها التي تفرضها قدرة الشاعر على توظيف تلك العناصر الموحية داخل السياق.

غالبا ما يتفق الشعراء المعاصرون في استعمال رموز طبيعية معينة مثل: الماء والنار والريح والمطر والليل .. إلخ، إلا أن لهذه الرموز من الإيحاء واتساع بحال التأويل ما يجعلها لا تتجمد في دلالات محددة سواء لدى جميع الشعراء أو لدى شاعر واحد، فقد يستعمل شاعر رمزا من هذه الرموز في عدة سياقات فيفجر منه طاقات إيحائية لا متناهية، ومع ذلك « يتقارب المعجم الرمزي للشعر الحديث ليؤلف حقلا دلاليا كليا، نعثر فيه مثلا على القمح للخصوبة، والحجر للجماد، والموت والبحر للمغامرة والمستقبل، والنار للثورة والانقلاب، والرماد للنهاية والعدم، والليل للحزن والتأمل، والمرآة للذات، والرمل للزمن، والشجرة للحياة، والخمر للامتلاء والكفاية »<sup>2</sup>، فإذا توقفت تلك الرموز عند هذه المدلولات تجمدت فيها، وظل الشعراء يجترونما دون أن يضيفوا إليها ما يوحي بأبعاد دلالية جديدة، كانت نماية الرمز بانتهاء تفجير طاقته الموحية، ومن ثم يتحول إلى لفظ مستهلك لا قيمة له فنيا ورمزيا.

<sup>1 -</sup> عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، المكتبة الأكاديمية، القاهرة، 1994، ط 05، 428، ص 171.

<sup>2 –</sup> إبراهيم رماني: ظاهرة الغموض في الشعر العربي الحديث، ص347.

ابتكر الشاعر إلى جانب الرموز المستمدة من الطبيعة رموزا اصطناعية ورموزا من المحيط الذي يتحرك فيه فاستغل الطاقة الإيحائية في المرآة والجرس والقنديل والشمع والرصاصة والمدينة والرصيف والجسر ... إلخ، وحمَّلها من ذاته ما يمكنها أن تحمله، لتؤدي وظائفها الرمزية، وتحقق الأبعاد المرتبطة بدلالاتها المتعددة المستمدة من تجربته الحياتية وتفاعله مع الطبيعة والواقع.

#### د) الرمز الصوفي

التجربة الشعرية الصوفية تجربة موغلة في القدم، نتجت عن ارتباط الشعر منذ القدم بالدين والأسطورة، وقد وحد الشاعر فيها متنفسا كبيرا ومصدرا من مصادر إبداعه، فاستلهم منها معاني مقولاتما وتصوراتما التي جعلت الشاعر كالمتصوف، ﴿ إذ يتماثل الصوفي والأديب في الغاية فكلاهما ينضد الكمال ويكابد العسر والمشقة من أجل تحقيقه، لذلك فلا غرابة أن يحيل التصوف والشعر كل منهما إلى الآخر» أفي الرؤى الفكرية والتقلبات النفسية، وتقمص الشاعر أحوال المتصوف وتعبيره من خلالها وبرموزها عن أحواله.

لا يختلف الرمز الصوفي عن غيره من الرموز من حيث التشكيل اللغوي لأنه مجرد ألفاظ، ولا أنها تنتمي إلى معجم اصطلاحي حرص المتصوفة على التميز به عن غيرهم من المتكلمين والشعراء، لارتباطه بفلسفة التصوف عندهم، إذ اعتبروا الرمز ( باطنا مخزونا تحت كلام ظاهر لا يعرف كنهه إلا أهله  $)^2$ ، لذلك استلهم الشعراء هذا الأسلوب الرمزي التجريدي، ونقلوا دلالات الألفاظ بتوظيفها في سياقات فلسفية متعلقة بوحدة الوجود وعلاقة العبد بالخالق.

يتمحور المعجم الرمزي الصوفي في الشعر حول المجاهدة والمكابدة في الوجد والتعلق بالذّات الإلهية، ومن أمثلة ذلك الربط بين الحب والزهد، سعيا إلى « تحقيق ضرب من التزاوج بين الحب الإلهي والحب الإنساني وعواطفه المكبوتة، فالحب هو قدر الصوفي ومحوره الأبدي الذي يعرج عليه علوًا أو تعالياً نحو الله » 3، وارتسم ذلك جليا في الغزل الصوفي بمصطلحات لم تبتعد كثيرا

<sup>1 –</sup> السعيد بوسقطه: الرمز الصوفي في الشعر العربي المعاصر، منشورات بونه للبحوث والدراسات، الجزائر، 2008، 374، ص91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ممدوح الزوبي: معجم الصوفية، ص188.

 $<sup>^{3}</sup>$  السعيد بوسقطه: المرجع السابق، ص $^{3}$ 

عن المرأة والحب والخمرة وهي رموز عرفانية، عبَّرُوا بها عن فنائهم في الحب الإلهي، فكانت المرأة رمزا لله، والخمرة رمزا للمحبة الإلهية الأزلية، والوردة رمزا للروح ...إلخ

تبنى القصيدة الصوفية على تصورات عرفانية خاصة، تجمع بين الجمال باعتباره عنصرا أزليا مثله مثل الحب الإلهي وبين الرحمة الإلهية المطلقة في تشكيل من رموز الطبيعة كالوردة والفراشة والحمامة وغيرها من الرموز المتعلقة بالنفس، فقد « انتهى الصوفية في دور متأخر إلى إرساء تصور عرفاني للطبيعة، نظفر به مكتملا فيما عرف بوحدة الوجود التي آلت لديهم إلى نسق نَتَبيّنُ فيه سريان الحياة والجوهر الإلهي في الطبيعة جامدها وحيها» أ، ومن ذلك كان اتصال الشاعر بالفكر الصوفي، فليست العقيدة والميتافيزيقا وحدها تحدد الوجهة الروحية في الشعر، ذلك أن كتاب الطبيعة المفتوح يمثل مصدرا فلسفيا روحيا، يوجه الشاعر في صوفيته على مستوى التجربة الشعرية.

اشتمل المعجم الصوفي الرمزي في الشعر المعاصر على حالات من التماهي مع الكون والذوبان فيه، إضافة إلى التسامي الروحي، لبلوغ مرتبة الكمال الإلهي، في لحظة المكاشفة والتجلي والارتقاء، حتى بلغ الشعر درجة من الغموض يصعب فيها القبض على المعنى، كما يصعب فيها التأويل لدى متلق لا يمتلك معرفة مسبقة يمعجم الشعر الصوفي؛ وهي فلسفة احتهد المتصوفة في جعلها لغة خاصة بهم حتى يشكل على العامة فهمها، « ولعل السبب الحقيقي في إهابة الصوفية بأساليب الرمز في أشعارهم هو أن التجربة الصوفية أشبه شيء بالتجارب الفنية، فالإفصاح هو التعبير الوحيد الممكن في هذه التجارب، فبين التصوف والشعر وشائح قربي تتمثل في أن كليهما يحيل على العاطفة والوجدان »²، والعلاقة عندهم بين الظاهر والباطن كالعلاقة بين المادي والمعنوي، وفيها يتم الاتصال عبر التجلي، وهو « ما ينكشف للقلوب من أنوار الغيوب» ³، لأن الشاعر كالصوفي، يكون في ارتقاء وانسجام مع الحال، حين يسمو بأحاسيسه وعواطفه، ويتفاعل مع أخيلته لحظة الإبداع.

 $<sup>^{-1}</sup>$  عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، ص $^{-1}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - السعيد بوسقطه: الرمز الصوفي في الشعر العربي المعاصر، ص34.

<sup>3 -</sup> محيي الدين بن عربي: اصطلاح الصوفية، تحقيق عبد الرحيم مارديني، دار المحبة، دمشق، 2002، 149، ص59.

## د) الرمز الخاص

سبقت الإشارة إلى أن منبع الرمز في التحليل النفسي هو اللاشعور الفردي عند (فرويد) واللاشعور الجمعي عند (يونغ)، حيث يرى هذا الأخير « أن الرموز نواتج طبيعية وعفوية، فليس من عبقري على الإطلاق جلس وفي يده قلم أو فرشاة وقال: " ها أنا أمضي لأبتدع رمزا"» أ، وهو يشير إلى دور التراكم المعرفي والنفسي المتجذر في اللاشعور الجمعي؛ أي أن الرمز يصنعه المبدع دون وعي منه، والذي أنتجه هو ذلك المحصّل في لاوعيه من ثقافة وعقيدة وعادات المجتمع الذي ينتمي إليه.

قد لا يكون للرمز الذي يبتدعه الشاعر أيَّة دلالة رمزية إذا تم اعتباره علامة أو إشارة لا معنى لها، ويمكن أن تكون له عدة دلالات إذا جاء مفتوحا على كل القراءات، والذي يصنع الرمز هنا هو القارئ أو الناقد<sup>2</sup>، حينما يعطي للرمز الدلالة التي يراها مناسبة عن طريق التأويل.

إذا تجاوزنا اللاوعي بنوعيه، وتجاوزنا إسناد إنتاج الرمز إلى القـــارئ أو المتلقي، وجدنا أن بعض الرموز تتكون خلال الأحداث التاريخية المتعلقة بمصير الأمة ــ على الخصوص ــ في انتصاراتها وأمجادها وتضحياتها، حيث يحيط المجتمع بعض أفراده بهالة من الاهتمام، وهم القادة والشهداء والمناضلون وبعض الأماكن، فيستحيب الشعراء عاطفيا لذلك الاهتمام، ويستعملونها لأول مرة كرمز للمقاومة أو الانتصار أو التضحية، والأمثلة على ذلك كثيرة في التاريخ العربي الحديث  $^{8}$ .

بعض تلك الرموز تحد طريقها إلى التداول في الأدب وتتسع دائرة دلالاتها مع مرور الزمن وتطور تجارب الشعراء فيكون مصيرها الانتشار والذيوع، وتتحول إلى رمز عام، وبعضها لا يكتب له البقاء، فينتهي بانتهاء الحدث الذي دفع الشاعر إلى إنتاجه.

 $<sup>^{1}</sup>$  - هاني نصر الله: البروج الرمزية، ص $^{2}$ 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – ينظر: هاني نصر الله: نفس المرجع، ص34.

من الرموز الثورية: جمال عبد الناصر وجميله بحيرد في شعر نزار قباني، وزيغود يوسف في شعرسليمان العيسى، ووهران في شعر السياب..إلخ
 السياب..إلخ

ومن شعراء العصر الحديث من ابتكر لنفسه قناعا من أفراد المجتمع يتكلم بلسان حاله، ويجعل منه رمزا أو قناعا خاصا به، تفاعلت معه التجربة الشعرية، فابتكر البياتي (عائشه)، وأدونيس (مهيار)، والسياب (وفيقة وجيكور وبويب) إلخ، حيث انتهت هذه الرموز بانتهاء تجربة الشاعر دون أن يلتفت إليها غيرهم من الشعراء، فبقيت رموزا خاصة بأصحاها.

يمتلئ الرمز الخاص بشحنة تعبيرية إيجائية، ناتجة عن تجربة شخصية مر بها الشاعر، حين يُلقى في خلده أن أفضل صياغة لفكرةٍ أو إحساسٍ معين، لا يمكن أن يحتويه إلا الرمز المستحدث، سواء كان شخصية تاريخية أو ثورية أو موضعا أو حادثة لها أثر في نفسه، فيكون ذلك الرمز بمثابة المعادل الموضوعي أو القناع الذي يتحدث به حول الراهن، داعيا من خلاله إلى التغيير والثورة على الواقع.

وصفوة القول في التشكيل الرمزي اللغوي: تمثل الكلمات بالنسبة للشاعر مادة أساسية في الترميز باعتبارها الأداة المستعملة في الكتابة، والتي تعوض المسموع في التداول العادي وفي الإبداع الأدبي عموما، فالكلمات (الرموز) أشبه بالمنارات والمعالم في السفر الإبداعي عبر اللغة المكتوبة والمسموعة، ومهما استعاض الشاعر عنها بوسائل تعبيرية جمالية أحرى فإنه يبقى أسير الحرف، لا يستطيع الاستغناء عنه في أي لغة من لغات العالم.

## √التشكيل الموسيقي

تعتبر الموسيقى في الشعر من ضرورات البناء الفني، لذلك غيَّرَ الرمزيون من مفهومها، فاعتبروها وسيلة إيحائية للتعبير عن الحالات النفسية، فخرجت من إطارها البلاغي والجمالي، لألها كانت شكلا إيقاعيا منحصرا في الأوزان والقوافي والجناس والطباق والتصريع في القصيدة العربية العمودية، « وقد أدى تدمير رتابة الوزن التقليدي وكسر تحجر التفعيلة الخليلية إلى انفتاح الشكل على الحالات النفسية انفتاحا مطلقا، بحيث بات يرصد، في العمق، تجليات اهتزازات الذات في تعاملها مع الواقع » أ، وقد فتح هذا الخروج عن الإطار النمطي للإيقاع في القصيدة

62

 $<sup>^{1}</sup>$  - ديزيريه سقال: الكتابة والخلق الفني، ص $^{34}$ 

العمودية أمام الشعراء المعاصرين آفاقا رحبة للتعبير بتلقائية، وتشكيل موسيقى خاصة تصنعها الذات الشاعرة من عمق الإحساس والانفعال.

من المؤكد أن الدافع في كسر أُطُرِ العروض العربي لم يكن هدفه الخروج عن المألوف، أو الرغبة في التميُّز والتجريب، « وإنما كان الدافع الحقيقي هو جعل التشكيل الموسيقي في مجمله خاضعا خضوعا مباشرا للحالات النفسية أو الشعورية التي يصدر عنها الشاعر» أ، حتى تكون التجربة الشعرية أكثر صدقا وتلقائية، وأن تكون القصيدة بأصواتها وإيقاعاتها وفضائها ومضامينها كونا كُلِّياً، يعبر عما في نفس الشاعر من توتّر واضطراب أو هدوء وسكينة.

انفتح الشعر على موسيقى أوسع نطاقا من حدود العروض والقافية، فاستند الشاعر إلى خصائص كانت في القديم عامل تأثير جمالي ليس إلا، منها تكرار الأصوات والمقاطع الصوتية وتكرار الجمل، فابتكر منها رمزية توحي للمتلقي بأحاسيس ثاوية خلف الإيقاع لا يمكن الإمساك بها إلا عن طريق التأويل، ففي القصيدة المعاصرة « لا تظل الوحدة المكررة هي هي، وهو ما يجعلنا نتبنى كوفها تصبح أخرى بمجرد ما تخضع للتكرار » 2، فتكون للجملة أو الكلمة الأولى دلالتها، وفق السياق الذي وردت فيه، بينما الجملة أو الكلمة الثانية ( المكررة ) تحمل دلالة غير التي أفادةا سابقتها.

ركز الشعراء المعاصرون في تجاربهم الإبداعية على تشكيل رمزي مستمد من الموسيقى، كان ينظر إليه في البلاغة القديمة على أنه "حلية" للقصيدة، وقانونٌ من قوانين عروض الشعر على "الناظم" أن يلتزم به ويقف عنده تقديسا له، وقد انتبه الشاعر المعاصر لما في موسيقى الشعر من قدرة تعبيرية إيحائية، فاتخذ لذلك عدة أشكال منها:

\* الإيقاع

ويُعَدُّ مصدرا لجمالية الشعر، ويتمثل في « تردد وحدات نغمية على مسافات زمنية متساوية أو متجاوبة، وهذه الوحدة في الشعر العربي هي التفعيلة التي قد تتردد بمفردها طيلة

<sup>.55</sup> عز الدين اسماعيل: الشعر العربي المعاصر، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - جوليا كريستيفا: علم النص، ص81.

البيت كما في بحر الكامل مثلا (متفاعلن) ست مرات $^1$ ، قد يحدث ترديدها أقل أو أكثر من ذلك، بحسب الدّفقة الشعورية في السطر الشعري الواحد.

تتحوَّل المسافات الزمنية للإيقاع إلى نوع من الإيحاء الرمزي، يستثير الانتباه إلى ما في التشكيل الموسيقي من شحنة نفسية وبُعدٍ ذاتي، « وعلى هذا، إذا كانت الرمزية الصوتية ذاتية موضوعية فإن الإيقاع كذلك، فهو ذاتي \_ موضوعي، لأنه ليس قالبا جاهزا عاما وإنما هو محرد تشكيل بحسب مقصديّة الشاعر واجتماعيته» من وعي الشاعر بالواقع ومن اللاوعي، خاصة إذا وحد الشاعر في حرية حركة امتداد التفعيلة متسعا نفسيا، يحتوي انفعالاته دون اللجوء إلى الاسترسال في الوصف والمباشرة.

# \*التكرار

ويؤدي وظيفة إيحائية في تشكيل دلالات القصيدة، «فتكرار لفظة ما، أو عبارة ما، يوحي بشكل أوّلي بسيطرة هذا العنصر المكرر وإلحاحه على فكر الشاعر أو شعوره أو لا شعوره »<sup>3</sup>، فمن طبيعة التكرار الإلحاح النفسي على قصديَّة معينة، تجعل من المُكرَّر محورا دلاليا مركزيا، يكون المعنى في الكلمة أو العبارة الثانية غير الذي تفيده الأولى.

يوحي التكرار في الشعر المعاصر بما يريد الشاعر التصريح به في لحظات الانفعال والتفاعل والتوتر العاطفي، وهو إيجاء تتمظهر ملامحه في التأكيد على معنى بذاته في القصيدة، « وباستناد الشاعر إلى هذا التكرار يستغني عن عناء الإفصاح والمباشرة وإخبار القارئ بالألفاظ عن مدى كثافة الذروة العاطفية» أو بدل التفصيل المُملّ والإطناب والإسهاب في إبراز مكنونات النفس، والكشف عن العاطفة بشكل مباشر، يكثّف الشاعر المعنى من خلال التركيز على إيقاع الكلمات وأصواتها، « لأن التكرار يسلط الضوء على نقطة حساسة في العبارة ويكشف عن اهتمام

<sup>1 -</sup> محمد أحمد فتوح: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص374.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – محمد مفتاح: دينامية النص ( تنظير وإنجاز)، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1990، ط02، 224، ص63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – على عشري زايد: عن بناء القصيدة العربية الحديثة، مكتبة الآداب، القاهرة، 2008، 239، ص 58.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – نازك الملائكه: قضايا الشعر المعاصر، دار العلم للملايين، بيروت، 1981، ط*0*6، 360، ص287.

المتكلم بها، وهو، بهذا المعنى، ذو دلالة نفسية قيمة»<sup>1</sup>، تحيل على رغبة ملحة من الشاعر في توجيه المتلقي إلى دلالة أخرى، قد لا يتفطن إليها هذا الأخير، وقد لا تستثير مشاعره إذا لم يعتمد الشاعر طريقة توحي بما يحمله التكرار من رؤى ذاتية.

ومن أساليب الحضور الرمزي في الشعر المعاصر اللعب على إيقاع الأصوات، في تشاكلها أو تباينها، « وقد اهتدى شعراؤنا العرب القدامي بفطرهم اللغوية الخالصة إلى بعض الإمكانات الإيحائية في هذه الأصوات ووظفوها توظيفا تعبيريا بارعا» أو إلا أن توظيفهم لتلك الأصوات لم يكن عن رؤيا فلسفية، كما هو الحال في القصيدة المعاصرة المثقلة بثقافة الشاعر وإدراكِه لأساليب التعبير التي تحقق للنص أبعادا دلالية، تتجاوز الالتزام بالإطار الجمالي الثابت إلى التجريب والمغامرة الإبداعية إرضاءً لهواحسه وقلقه.

تأمّل الشاعر المعاصر الموروث الثقافي والفني، فوجد فيه مجالا خصبا لإثراء بحربته الشعرية، فاستغل كل ما يعزز رغبته في التجريد والإيحاء، يما في ذلك أصوات اللغة التي لها تأثير كبير في الأذن وعلى النفس، ذلك « أن الإيقاع الصوتي في تخالف موقعه أو تشابه موضعه يؤدي بالضرورة إلى تحولات وتبادلات في بنية الشكل اللغوي وفي دلالة العلاقات» 3، ما جعل القصيدة كُلاً متكاملاً، الشكل فيها دال كما المضمون تماما، حيث تعبّرُ الأصوات في الكلمات عن حالات النفس، والرؤى الفكرية والفلسفية بأسلوب إيحائي جذاب.

عمد الشاعر المعاصر إلى استغلال طاقات اللغة كلها، حيث لم يكتف بما تفرزه دلالات الكلمات والعبارات من معان سياقية، لما وحد في الإيقاع والتكرار وأصوات الكلمات لغة ثانية، تعبر عما في نفسه، فربط أحاسيسه بحيوية التشكيل الموسيقي، لابتكار دلالات أخرى، لم يستطع الإفصاح عنها، «على أن هذا الإلحاح على شدِّ انتباه المتلقي المتجلي في بطء الإيقاع والإلقاء لا يكون على مستوى واحد في البيت جميعه، فقد يُبتِّر الشاعر على بعض المكونات في الجملة لا يكون على مستوى واحد في البيت جميعه، فقد يُبتِّر الشاعر على بعض المكونات في الجملة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – نازك الملائكه: نفس المرجع، ص**276**.

 $<sup>^{2}</sup>$  على عشري زايد: عن بناء القصيدة العربية الحديثة، ص $^{4}$ 0.

<sup>3 -</sup> رجاء عيد: القول الشعري، ص 46.

بنبرها دون سواها لينتبه المستمع إلى مفهومها »<sup>1</sup>، وقد لا يكتفي الشاعر بإيحاءات التشكيل الموسيقي في شكل القصيدة وهي مقروءة، فيعمد إلى الإيحاء أثناء إلقاء القصيدة، حيث يجعل بعض الكلمات والعبارات مركزا للنّبر والتّنغيم واستغلال مواضع علامات الوقف، ليشير إلى المتلقي المستمع أنَّ معنىً مَّا ثاوياً خلفَها.

## √التشكيل الفضائي

أدرك الشاعر المعاصر أن النص الإبداعي كلٌّ لا يتجزأ، لا فرق بين شكله ومضمونه، فقد رأى (بودلير) أن كل ما في الكون رمز، وكل ما في القصيدة رمز، نظر إليه الشاعر على أنه أداة تعبير إبداعية، فصاغ من أشكال اللغة رموزه، حين أعطاها من رؤاه دلالات خارجة عن المألوف، حيث « تأخذ الرسوم المرافقة للنصوص دلالات أخرى على اعتبار أنها ترجمةٌ خطية للنصوص ووسيلةٌ مساعدةٌ لفهم أعمق للنّص، بحيث يشترك الرسم مع اللغة في عملية التلقي » 2، وهو بذلك يفعّل اللغة على مستوى دلالات الألفاظ، وأشكال كتابية متعددة منها الخطوط وتشكيل الفضاء الطباعي للنصوص 3.

أما بالنسبة لشكل النص الخارجي، فإن يقين الشاعر بأنه لبنة أساسية في بناء دلالات النص المتكامل، دفعته نفسيا إلى استغلال طاقات اللغة الأحرى المتمثلة في أصواتها وصيغها وطريقة كتابتها وعلامات الترقيم فيها، وزيادة على ذلك « اتخذ النص الأدبي المكتوب وسائل خارجة عن نطاق اللغة 4، لتحقيق وظائف اتصالية خاصة، ومثال ذلك توظيف الشكل الكتابي للنص» 5، لأن الشكل الخارجي للقصيدة لم يعد إطارا هيكليا مسبقا لحمل المعنى فحسب، بل أصبح وسيلة تعبيرية رمزية متميزة، تسهم في تكثيف الدلالات وإثرائها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – رجاء عيد: نفس المرجع، ص 46.

<sup>2 –</sup> محمد الصالح خرفي: فضاء النص/ نص الفضاء( دراسة)، منشورات آرتيستيك، الجزائر، 2007، طـ03، 112، صـ67.

<sup>3 –</sup> قدّم محمد الماكري نماذج عديدة من الرسوم الرمزية و أشكال الخطوط في الشعر المعاصر، ينظر كتابه: الشكل والخطاب، ص235. وما بعدها. وكذا، ينظر شربل داغر: الشعرية العربية الحديثة، دار توبقال، الدار البيضاء، 1988، الصفحات 34–37.

<sup>4 -</sup> الأرجح: أن كل ما يؤدي وظيفة تعبيرية تواصلية إبلاغية أو إبداعية يعد من صميم اللغة، وليس خارجا عن نطاقها، وهي أساليب لغوية (غير لفظية)؛ أي لا تنتمي لجنس الألفاظ، ومع ذلك فهي شكل تعبيري يؤدي وظيفة لغوية مثل الكلمات تماما (الباحث).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – محمد العبد: العبارة والإشارة، ص**98**.

يتضح من خلال استكشاف الشاعر لدلالات الأساليب اللغوية \_ لفظية وغير لفظية مدى رغبته في تعميق الفكرة المحتوى، والتعبير عن تجربته بشكل يلبي حاجاته النفسية، فتجاوز حدود الألفاظ إلى التعبير بالفضاء الطباعي، « فليست اللغة وحدها هي القادرة على التعبير الجميل، بل إن الصمت الأخرس كثيرا ما يكون حوارا صامتا، أو لغة خرساء، تعبر بألوالها وأشكالها أو لإيقاعاتما فيكون التبليغ الفني بها أفصح من التبليغ بلغة الألفاظ نفسها» أ، فأدرج ضمن أساليبه الإبداعية كل ما يحويه ظاهر النص، من مساحات بيضاء وفراغات مملوءة بالنقط المتتالية وعلامات الوقف والترقيم وبعض الرسوم.

تمثّل الفراغات في النص الأدبي المعاصر صمت الشاعر، ويحيل البياض على المسكوت عنه، وقد يكون الصمت على الورق إيحاءً رمزيا عما لا يريد الشاعر التصريح به، فيوحي إلى المتلقي سواءً بملء الفراغ بنقاط متتالية أو ترك الفضاء الطباعي يعبر بالصمت بأن كلاما كان يجب أن يقال، ولكنه تُرك للمتلقي كي يتأوَّله بما يوحي به السياق، « وللقارئ كل الحرية في إكمال المعنى المخفي وراء هذه العلامات والأيقونات، لأن العالم النصي، ومساحة الفضاء، أكبر من أن يتسع لتفسير واحد عبر هندسة القصيدة وفضائها البصري» مقد يمنح للنص أبعادا دلالية تضاف إلى الأبعاد الدلالية في الكلمات، ومن ثم قد يتوصل إلى نتائج غير متوقعة، لمرونة الشكل الطباعي في القراءة وارتباطه بالسياق العام.

تطور مفهوم الرمز وطبيعته في رؤيا الشاعر المعاصر وفي تعامله مع اللغة، فاتسعت مساحة الأساليب الرمزية في النص، حتى تحوَّلَ كل ما يكتب إلى عنصر دال في النص، « ذلك أن الرمز، كما يلح على ذلك بورس، يمكن أن يكون كلمة أو جملة أو كتابا أو كل علامة عرفية. ومن ثمة، فكل شيء جديد يتم التواضع عليه ويدخل في التداول التواصلي يتحول إلى رمز »3، وهذا تعتبر كل العلامات \_ اللفظية وغير اللفظية \_ في النص الإبداعي رموزا، تفجر منها أبعاد لا متناهية في الفضاء المكتوب، من صيغ الكلمات وعلامات الترقيم والبياض

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الملك مرتاض: نظرية النص الأدبي، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> محمد الصالح خرفي: فضاء النص/ نص الفضاء، ص94.

 $<sup>^{3}</sup>$  - فريد الزاهي: « النص الأدبي » علامات في النقد، ص $^{181}$ .

والسواد والرسوم والخطوط، يكتُّف بما الشاعر دلالات القصيدة.

وبالنظر إلى التطور الحاصل في مجالات الحياة يكشف مدى ضرورة الاستجابة والتأقلم مع معطيات العصر وحركية الزمن، « لأن الفهم الجديد للذات والعالم يقتضي تعامل جديدا مع اللغة، وذلك بتخفيفها، والتمكين من قراءة البياضات، لهذا كانت الفضائية عبورا بدون انقطاع من الجملة "المادة" إلى الدليل \_ "الطاقة" بحثا عن الانفلات من ابتذال المقروء»، ورتابة بنيته العميقة وشكله الخارجي، فأصبحت إضافة أشكال تعبيرية جديدة ضرورة من ضرورات الإبداع، لإثراء الفضاء الصوري بصيغ رمزية تحقق جمالية متعددة الأبعاد، ما كان له أن يوحى بحا لو التزم بضوابط اللغة وبالإطار التقليدي للنص الشعري.

لكل عصر قِيمُهُ وأساليبه الفنية، ونظرته إلى الإبداع، ففي القصيدة العمودية يرسم الوزن والقافية والرَّويُّ والشطران حدود تجربةِ الشاعر داخل إطار جاهز، لا يستطيع الشاعر تخطي حدوده التي رأى فيها \_ مُسبقًا \_ شرطا من شروط الكتابة الشعرية، « وكسرُ العمود التقليدي للشعر العربي، في نهاية الأربعينات من هذا القرن، سمح بانبثاق " شعرية عربية بصرية " كانت تخنقها في المهد قسوة النظام العروضي العربي » وكان الخروج عليه حتمية فرضتها طبيعة العصر، والتأثر بالثورة الإبداعية في الغرب، فأصبحت للشاعر خلفية معرفية وفلسفية ونظرة جديدة لمعنى الحياة وأشكال التعبير عنها، ولا يرجع السبب في ثورة الشاعر المعاصر على التعبير بالكلمات لقصور اللغة، كما يرى البعض 3، وإنما هو دافع التجريب والرغبة في الانعتاق من الرتابة، لأن الشاعر ثائر بطبعه على اللغة والمألوف، فهو مولع بالتجاوز وكسر الأعراف التعبيرية السائدة.

تولد القصيدة المعاصرة محمَّلة بأشكال متعددة من الرموز، فتستمد قدرتها على الإيحاء والتجريد من مصادر مختلفة، أغلبها ينتمي إلى الموروث الثقافي والحضاري للتجربة الإنسانية عامة، وحتى يحقق الشاعر الرغبة في التميز استغل كل إمكانات اللغة للترميز، « فكل عتبة نصية، أو

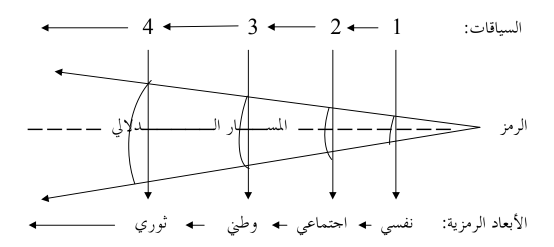
<sup>1 –</sup> محمد الماكري: الشكل والخطاب مدخل لتحليل ظاهراتي، المركز الثقافي العربي، بيروت،1991، 327، ص 184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - شربل داغر: الشعرية العربية الحديثة تحليل نصي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، 1988، 180، ص26.

 <sup>3</sup> يعتقد البعض أن ميل الإنسان إلى استخدام وسائل تعبيرية من خارج طبيعة الكلمات قصور في قدرة اللغة البشرية على الإفصاح،
 و «كثير من الباحثين يميلون. إلى اعتبار النشاط اللغوي متطفلا وعائقا يحول دون ما يبغي الإنسان من قوة الوضوح» – مصطفى ناصف:
 اللغة والتفسير والتواصل، عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1995، 295، ص25.

مدخل نصيًّ، يستخدمه الشاعر \_ آية قرآنية، حديث نبوي أو قدسي، بيت شعري، مقولة، رأي، إهداء الديوان أو النص الشعري، هامش الشرح والتفسير والإيضاح.. له دلالته وأهدافه التي يتوخاها الشاعر من كل عتبة ليضيء طريق النص للقارئ ويوجه فهمه حتى لا يضيع في مجاهل اللغة  $^1$ ، بل إنما تمد المتلقي بإشارات دالة على ما يوجد في ثنايا النص من معان خفية لا تكتشف إلا بربط النص بتلك النصوص الموازية له على مستوى الفضاء الكلي للنص الشعري.

تتجلى خصائص الاستعمال الرمزي وآليات حضوره في أنواع الرموز، وتتلخص وظيفته في أبعادها الدلالية المبيَّنة في الشكل الآتي:



• يمثل هذا الشكل علاقة السياقات بالأبعاد الدلالية، حيث يحمل الرمز في كل سياق دلالة جديدة تختلف عن الدلالة السابقة في سياق مغاير.

قد يحمل كلَّ ما يؤدي وظيفة إيحائية متعددة الأبعاد دلالاتٍ تتنوع بتنوع السياق الذي ترد فيه، فقد توحي كلمة (النار) في سياق مُعيَّن بدلالة ذات بُعد وطني عندما يتعلق الأمر بالهوية، فإذا وردت في سياق آخر أوحت ببُعد قومي عندما تمتد دلالته إلى حارج جغرافيا الوطن، وقد ترد في سياق ثالث فتمثل بعدا سياسيا إذا كان الشاعر غير راض بوضع السلطة في وطنه، كما يمكن أن ترد في سياق رابع يحيل على التاريخ لاستلهام العبرة من الماضي فيكون لها بعد ثوري، وقد تتعدد الأبعاد في السياق الواحد حين يكون الرمز أكثر تجريدا وأوسع مدى في التأويل.

69

<sup>1 -</sup> محمد الصالح خوفي: فضاء النص/ نص الفضاء، ص25.

وحلاصة ما يمكن التوصل إليه في هذا الفصل التمهيدي يمثل الرمز مفهوما عاما متداولا في كثير من الميادين، ومن خلال عملية الحفر في الجذور التاريخية والفكرية والفلسفية التي أنتجت الاستعمال الرمزي حاولنا الكشف عن الأسباب التي دعت الإنسان إلى اتخاذ الرموز والإيجاء في التعبير والتواصل، وكيفية انتقال الرمز من التداول اليومي والاجتماعي إلى الفن عامة والشعر خاصة.

ونظرا لاتساع دائرة الدراسات الرمزية حاولنا من خلال تتبع منابع الرمز، وأسباب إنتاجه والغاية من توظيفه، وقيمته في الميادين التي تم استغلاله فيها، وقد توصل البحث إلى التمييز بين الرمز كوسيلة لإيجاد الأشياء ومنحها كينونتها، وبين استعماله في الحياة اليومية للتواصل والتعبير عن الأحاسيس والمواقف، وبين استعماله في الفنون والإبداع الشعري على الخصوص.

يعتمد الترميز في الشعر على جميع الأساليب اللغوية باعتبارها أشكالا تبليغية، تؤدي وظيفة جمالية وتواصلية في آن واحد، ومن ثمَّ اعتبر البحث كل شكل رمزي أو أسلوب إيحائي يستعمل في الشعر على أنه رمز أدبي، سواء انتمى إلى عالم الكلمات أو كان شكلا كتابيا أو فضاء طباعيا أو شكلا موسيقيا، يتضمن الإيقاع الداخلي والخارجي وتشاكل الأصوات وتباينها.

يتميز الرمز الشعري بالتجريد والغموض، وهي سمة تمنحه الانفتاح الدلالي عن طريق التأويل في سياقات مختلفة أو في سياق واحد، بغض النظر عن صورته أو شكله، حيث لم يعد الرمز يأخذ وجوده من ألفاظ اللغة ويستمد جذوره من التاريخ والطقوس والطبيعة وفلسفة الصوفية، وإنما أصبح يتشكل في كل ما يحمل دلالة رمزية في النص الشعري، وهو ما يسعى هذا البحث للكشف عنه من خلال ديوان المتغابي للشاعر الجزائري (عثمان لوصيف) في الفصل الثاني.

<sup>1 –</sup> عثمان لوصيف: شاعر جزائري، ولد سنة 1951 بمدينة طولقه، ولاية بسكره، « تلقى تعليمه الابتدائي, وحفظ القرآن في الكتاتيب، ثم التحق بالمعهد الإسلامي ببسكرة حصل على شهادة الباكالوريا سنة 1974، لكن ظروفه الاجتماعية حرمته من الدراسة في الجامعة حتى سنة 1980، ليتخرج منها بشهادة ليسانس أدب عربي عام 1984. عمل بالتعليم الثانوي لسنوات طويلة .. ونظرا لحالته الصحية المتعبة، أحيل على التقاعد المسبق بطلب منه. غير أنه عاد والتحق منذ سنتين بجامعة المسيلة، حيث يزاول عمله كأستاذ في معهد الأدب العربي». من مجموعاته الشعرية: الكتابة بالنار1982، شيق الياسمين 1986، أعراس الملح 1988، الإرهاصات 1997، اللؤلؤه 1997، غش وهديل 1997، براءة 1997، غرداية 1997، أبجديات 1997، المتغابي ( موضوع البحث ) 1999، قصائد ظمأى 1999، ولعينيك هذا الفيض 1999، زنجبيل 1999، كتاب الإشارات 1999، قراءة في ديوان الطبيعة 1999. – الموقع: www.arabiancreativity.com/othmans.htm، تاريخ المدخول: 2010.03.21



وَسَّعَ الشاعر المعاصر من مسارات الإيحاء الرمزي، فتجاوز الترميز بالكلمات إلى استغلال طاقة الفضاء والإيقاع الإيحائية، وغاية البحث في هذا الفصل الكشف عن التشكيل الرمزي في ديوان المتغابي للشاعر عثمان لوصيف من خلال ثلاثة أنواع من المدارات الرمزية هي: الألفاظ والفضاء الطباعي والإيقاع.

# أولا: التشكيل اللغوي للرمز

يتمثل التشكيل اللغوي في اعتماد الشاعر على كلمات اللغة؛ أي على البنية العميقة في التراكيب اللغوية، ويشتمل على العناوين وغيرها من النصوص الموازية كالتوشيحات والتضمين والهوامش والرمز الأسطوري والتاريخي والصوفي والطبيعي والرمز الخاص.

#### 01) قراءة في العناوين

يمثّل العنوان في النصوص الأدبية نصا موازيا من العتبات النصية الدالة، ويعتبر مفتاحا رئيسيا من المفاتيح التي تيسر على القارئ بلوغ أعماق النص الموغلة في الغموض والإثارة، خاصة إذا كان النص رمزيا، حيث يكون العنوان محفزا ودافعا لإعمال الفكر والخيال، للكشف عن مستغلقات النص، فالعنوان هو « المحور الذي يتوالد ويتنامى ويعيد إنتاج نفسه، وهو الذي يحدد هوية القصيدة، فهو \_ إن صحت المشابحة \_ بمثابة الرأس للجسد، والأساس الذي تبنى عليه » فإذا سحبناه على النص بواسطة تفكيك هيكله الكلي، وتَمَّ ربطه بدلالاته، بات العنوان نصا مكثفا، يختصر الأفكار والمعاني التي قصد الشاعر إلى ضغطها فيه، حتى يكون مفتاحا للقراءة.

<sup>1-</sup> العتبات النصية: « يطلق هذا الاصطلاح (العتبات) أو (النصوص الموازية) على جملة عناصر تحيط بالنص أو المؤلف (بفتح اللام)، بمثابة بيانات، إما توضيحية أو توجيهية أو مرجعية أو تجنيسية، ويدخل فيها: العنوان والمقدمة وبيانات النشر» ينظر أحمد المنادي «النص الموازي آفاق المعنى خارج النص» مجملة علامات في النقد، ص129. « وقد أورد المصطلح النقدي (العتبات) جيرار جينيت في كتابه (عتبات) سنة (transsexualité، وأدرجه ضمن التعالي النصي للموازي مثل: العنوان واطلق عليه مصطلح المناص (para texte) وهو النص الموازي مثل: العنوان .. الديباجات، التذييلات، التصدير، الهوامش، الزخرفة، الرسوم.» ينظر: أحمد المنادي، نفس المرجع، ص141-142.

<sup>-2</sup> محمد مفتاح: دينامية النص، ص-2

أول عنوان في الديوان (موضوع البحث) هو كلمة "المتغابي"، جاءت عنوانا للديوان، وحاءت كذلك عنوان لقصيدة مطولة من بين القصائد المكوِّنة له، فإذا تناولنا كلمة "المتغابي" على أنها عنوان للديوان واستبعدنا بقية العناصر الرمزية في الغلاف، وتأملنا العنوان مجردا من أي إيحاء خارجي إلا إيحاء كلمة المتغابي، لأنها لا تحمل المعنى المعجمي الحرفي، وإنما هي بوابة لكون شعري رمزي، وتجربة إبداعية إنسانية موغلة في التجريد.

وقبل البحثِ في دلالات عنوان الديوان، لابد من معرفة الجذور اللغوية الصرفية لكلمة "المتغابي"، إذ ترجع صياغتها المعجمية إلى الفعل تغابى، المشتق من مادة (غ ب ي)، ووزن تغابى: تَفَاعَلَ، وله عدة معان منها: « التظاهر، ومعناه الادعاء بالاتصاف بالفعل مع انتفائه عنه، مثل: تناوم، تكاسل، تجاهل، تعامى» أ، ومنها المشاركة، نحوَ: تجادل فلان وفلان، ومنها الدلالة على التدرج نحو: تزايد المطر، ومنها المطاوعة نحو: باعدته فتباعد؛ فأيَّة دلالة منها قصد الشاعر؟

للوصول إلى الدلالة الممكنة، التي تكون لها علاقة بما في الديوان من نصوص، يمكن وضع محموعة من الاحتمالات، فإذا تأملنا قصيدة "المتغابي" عرفنا أن الشاعر قصد بصيغة التغابي التظاهر بالفعل مع انتفائه عنه، فقد وجد المتغابي مجتمعه غبيا فتظاهر بالغباء، حتى لا يشذ عن المألوف، لأنه غير قادر على المواجهة والتغيير، حتى وإنْ كان يحمل بذور الثورة في أعماقه.

إن التّغابي نوع من النفاق الاجتماعي والتّقيّة 2، يمارسها الشخص أحيانا، لتجنب الصراع مع المجتمع، فيقول كلاما لا يريد أن يتحمل مسؤوليته، مثل كلام البلهاء والمجانين الذين رفع عنهم المجتمع القلم، فلا حرج مما يقولون، وفي هذه الحال يكون المتغابي قناعا ورمزا خاصا يتخفى خلفه الشاعر، ليقول ما يحلو له، وقد يكون المتغابي أبا العلاء المعري القائل: « تجاهلت حتى ظُنَّ أين الشاعر، ليقول ما المعلود له، وقد يكون المتغابي أبا العلاء المعري القائل: « تجاهلت حتى ظُنَّ أين جاهل »، استدعاه الشاعر باعتباره رمزا تاريخيا له ما يميّزُه، كي يعبر به عن واقع مماثل لواقع أبي العلاء، وقد يكون المتغابي هو الشاعر ذاته، فرغم استناده إلى ضمير الغائب، وكأنه يتحدث عن العلاء، وقد يكون المتغابي هو الشاعر ذاته، فرغم استناده إلى ضمير الغائب، وكأنه يتحدث عن العرب إلا أن اللاوعي خانه، فتسربت في النص ياء المتكلم، لتكشف عن ذات الشاعر في القصيدة:

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: عبده الراجحي: التطبيق الصرفي، دار المسيرة، عمان، الأردن، 2008، 174، ص 42.

<sup>2-</sup> يقصد بها اتقاء شر العدو بمجاراته وإظهار عكس ما يبطن له.

﴿ فِي بلادي
 يُنسَل الصقر حيّا
 ويُزفُّ الريش.. لابن الغراب »¹

ثم ينتقل ليحاور شخصا آخر غيره، هو (الشاعر) ذاته، وكأننا أمام واحد يتشظى إلى اثنين أو اثنين يتوحَّدان، في قوله:

...01 >>

يا مرسل هذي القوافي

أه .. يا سيد هذا العذاب!» [ المتغابي، ص68-69

لعله يخاطب شاعرا آخر من المغضوب عليهم، لجأ للتَّغابي، لأنه تعرَّض لأنواع التنكيل والتعذيب والمهانة، عبر عثمان لوصيف عن مأساته بقوله:

« لعنو ه

حين قام .. يغني

رشقوه بالحصى .. والتراب

نبذوه

كلهم .. قاطعوه

وتخلّى عنه .. كل الصحاب

همة الشعر

و جروه حتى ...

ذاق منهم شر .. شر عقاب » [ المتغابي، ص65-66]

<sup>· -</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، دار هومه، الجزائر، 1999، 126، ص68.

يجد الدارس نفسه أمام مجموعة من الشخوص ممثلة في المتغابي، منهم: عثمان لوصيف (الشاعر)، و المَعرِّي (القناع)، أو شخص من عامة الناس (رمز خاص)، ومهما يكن من أمر هذا المتغابي، سواء كان أبا العلاء المعري، أو كان رمزا أدبيا خاصا، أو كان الشاعر ذاته، فالمتغابي رمز للإنسان المحاصر بالجهل والأمية والتخلف من مجتمعه الذي يرفض الارتقاء، ومحاصر من سلطة تفرض قانونها على هذا المجتمع، كي تحافظ على وجودها.

أما بقية العناوين، فقد توزعت على فئتين: فئة استمدها الشاعر من الطبيعة، وتحمل دلالة ذاتية أو دلالة صوفية، وفئة استلهمها من التراث العربي، وأغلبها ورَدَ اِسمًا مُعرَّفا بـ (أل)، وبعضها ورد اسما نكرة أو جملة فعلية، ماعدا قصيدة واحدة جاء فيها العنوان أسلوب نداء هي قصيدة "يا خالقي".

هملت الرموز الطبيعية وظيفة المعادل الموضوعي، مثل "الطائر الأبكم" و"تظمأ الأقحوانة"، و"الحمامة الأسيرة"، و"الربابة"، و"بحائم وطيور"، وأخرى ارتبطت بالجانب الروحي الصوفي، مثل: "هي النار"، و"القيامة"، و"الفجاءة"، و"اليقظة"، و"القطرة"، و"يا خالقي"، و"بحرية"، و"الحج"، أما التي استدعاها من التراث، فهي: "قفا نبك" و"جاحظيون"، وأغلب عناوين قصائد الديوان متعلقة بذات الشاعر، ومن خلالها تشع على الواقع والمحيط والحياة الإنسانية عموما.

توحي بعض العناوين بما يحتويه النص من دلالات، وتمثّل نصَّا مُواَزٍ للقصيدة دون أن تخرج عن إطارها المفتاحي، أو تكثيف دلالات القصيدة، وبعضها يطابق النص ويقدم دلالة أخرى، « فهي تقدم القصيدة التي تُتوِّجُها، وتحيل في الوقت نفسه إلى نص غيرها » أ، وقد تجسد ذلك في قصيدة "قفا نبك"، فهذه الجملة عنوان مزدوج، يوحي بدلالات معينة في نص عثمان لوصيف، وفي الوقت ذاته يحيل القارئ إلى قصيدة امرئ القيس « قفا نبك من ذكرى حبيب ومترل ».

يتحول العنوان إلى رابط بين الحاضر والماضي، حين يتناص مع عنوان قصيدةٍ من التراث، « وبإحالة العنوان المزدوج إلى نص آخر، فإنه يشير إلى الموضوع الذي تُفَسَّرُ فيه دلالة

-

مايكل ريفاتير: دلاليات الشعر، ترجمة محمد معتصم، منشورات كلية الآداب، الرباط، 1997، 448، ص $^{1}$ 64.

القصيدة التي يقدمها، وينوِّر النصُّ الآخر القارئ عبر المقارنة »<sup>1</sup>، وهنا كان الرابط بين النص التراثي والنص المعاصر الوقوف على الأطلال، وخيبة الشاعر وتأسفه على حاضره، وحرمانُه مما يريد، فبين النص القديم والجديد بحث عن حياة مفقودة، أصبحت أثرًا بعد عين.

#### 02) التوشيحات والتضمين والهوامش

اعتمد الشاعر في بعض القصائد على نصوص موازية أخرى، أغلبها مستمد من التراث الأدبي العربي، وتمنح في الأساس دلالات إضافية للقصائد التي وردت معها، وتوجه القارئ إلى اكتشاف معنى محدد؛ أي ألها تقدم معرفة جديدة للقارئ، فتولد من النص دلالات أحرى، وبالتالي فهذه الإضافات \_ سواء كانت جزءًا من القصيدة أو عنصرا خارجيًّا \_ فهي تؤدي وظيفة رمزية، لا يتم اكتشاف أبعادها في النص إلا بهذه النصوص الموازية.

دعّم الشاعر قصيدة "الطائر الأبكم" بحاشية سفلية، قال فيها إنه كان مريضا حين كتب هذه القصيدة إلى درجة العجز عن الكلام، وقد تغيّرُ هذه الإشارةُ وجهةَ القراءة بالنسبة للمتلقي، فإذا انطلقنا في قراءة نص "الطائر الأبكم" دون اعتبار لهذه الإحالة أو التهميش تأوّلنا العنوان على أنه معادل موضوعي، يرمز إلى فقدان الشاعر لحرية التعبير في وطنه، وبهذا يحمل أبعادا متعلقة بالحريات وغيرها، ففي قوله:

«كان يشدو ساحر الصوت .. ندي النغمات كلما نور صبح و النغمات أو تغاوت بين عينيه خيوط النجمات .. » [المتغابي، ص07]

يوحي الشاعر بأنه كان يبدع ويتفنن في شعره "ساحر الصوت"، في كل حين، إذا نور صبح أو "تغاوت بين عينيه حيوط النجمات"، فهو يشدو ليلا و لهارا، وما شدوًهُ و شعرُهُ إلا صوتُهُ،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- نفس المرجع: ص164–165.

ولكن ها هو يصرخ:

﴿ إنه الآن مهيض ومريض روحه الهوجاء ترتجُ ترتجُ وترغي من حواليه من حواليه [ المتغابي، ص 09 ]

إنّ تدخُّل الشاعر في توجيه القارئ نحو فكرة ما، يَحُدُّ من قدرة هذا الأخير على التأويل، كما تعتبر أية إحالة شخصية متعلقة بحدث معين في النص عنصرا سلبيا يجعل منه نصا مناسباتيا، لا يتجاوز التجربة الفردية إلى التجربة الإنسانية العامة، ولذلك فالإحالة في مثل هذا الموضع، وإنْ عُدَّتُ من العلامات الموحية في إنتاج الدلالة عند السيميائيين، تعتبر عنصرا غير محفز على إعادة إنتاج النص أحيانا.

وقد تكون لهذه الإحالة من الإيجابية ما يستبعد الفرضية السابقة، فالإحالة الذاتية المتعلقة بحدث حاص في النص تمنحه أبعادا ذاتية مرتبطة بالشاعر، حيث تشير كل الرموز المبثوثة في القصيدة إلى الشاعر (عثمان لوصيف)، وما ينسحب على الشاعر ينسحب على غيره من الناس، فتتحول التجربة الفردية إلى تجربة إنسانية مشتركة.

أما النصوص الموازية الأخرى، فلها وظائف رمزية مختلفة، تُكتشَف دلالتُها من حلال الربط بينها، ومثال ذلك تصدير الشاعر لقصيدة "بمائم وطيور" بقوله تعالى: ﴿كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ فَرَّتْ مِنْ قَسُورَةٍ ﴾ أ، كتوشيح يؤكد دلالةً قصدها الشاعر في القصيدة، لأن العلاقة بين الآيتين الكريمتين والعنوان واضحة المعالم، حيث يتضح أن النص يتكلم عن ذوات الأربع الثابتة على ظهر الأرض وذوات الجناحين المحلقة في الفضاء، وهي التي قال عنها الشاعر:

77

 $<sup>^{-1}</sup>$  سورة المدثر، الآيتان : $50^{\circ}$ 51 برواية حفص عن نافع.

... >>

وتعود إلى الأرض مغسولة بالنشيد لتعلن للبشرية عيد النشور وتعيد الغضارة للملكوت تبث السلام... » [المتغابي، ص104]

وأما البهائم بحكم ارتباطها بالزرائب والإسطبلات:

... >>

فهي تميم وتخبط في الظلمات مرصعة باللجين مزينة ببراذع من خملة وحرير! هاهنا تتهارج

أو تتكالب مسعورة ... >> [المتغابي، ص101]

يقيم الشاعر بين "البهائم" و"الطيور" مفاضلة انطلاقا من عدة رموز متقابلة، ورغم تفضيله للطيور عن البهائم، إلا أن العتبة النصية التي وظفها كعنصر دال خارج النص تتحدث عن أشخاص يتصفون بالحيوانية، كألهم حمر مستنفرة، كي يوحي إلى القارئ أن النص لا يتحدث عن البهائم والطيور كحيوانات، وإنما يتحدث عن صنفين من الناس، يختلفان في فهم معنى الحياة.

وفي نفس النص استحضر الشاعر بيت أبي العلاء المعري:

«قال.. قال.. وأنشد بيت المعري: كلابٌ تغاوت أو تعاوت لجيفة وأحسبُني أصبحت أَلاَّمَهَا كلبًا » [المتغابي، ص102]

بتوظيفه لهذا البيت يوحي الشاعر بأنه يخشى أن يكون من البهائم، فإذا اعتقد (المعري) أنه أصبح يحسب نفسه أَلْأُمَ الكلاب المتداعية للجيفة، لا يكون الشاعر بمنأى عن ذلك، خاصة وأنه قدَّم لقصيدة المتغابي ببيت آخر لأبي العلاء المعري هو:

#### لما رأيت الجهل في الناس فاشيا تجاهلت حتى ظن أبي جاهل

وفي قصيدة "الحمامة الأسيرة" أضاف الشاعر مدخلا، تمثل في مطلع عينية ابن سينا الصوفية:

# هبطتْ إليكَ من المحلِّ الأرفع ورقاءُ ذاتُ تعزُّز وتمنُّع

يتحدث هذا البيت عن الروح، وكيف بثّها الله في الجسد، وهي القادمة من عالم التّسامي، من عالم عُلويٍّ لتبث الحياة في العالم السفلي، هبطت من العلياء ورقاء، والورقاء هي الحمامة، ولذلك، فإن الحمامة الأسيرة هي روح الشاعر المعذبة في سجن الجسد، ولكي يوحي بمعاناتها ختم النص ببيتين لـ (قيس بن الملوح):

كأن القلب ليلةَ قيل يُغدَى لليلى العامرية أو يُراحُ قطاةٌ عَزَّها شركٌ فباتتْ تُعالجه وقد علِق الجناحُ

فهو يؤكد أن هذه الروح المعذَّبة لم تزل تبحث عن الخلاص إلا ألها لا تستطيع ذلك، لألها واقعة في شرك العذاب الذي قدَّرَهُ لها الخالق لمَّا اختار لها الأَسْرَ في الجسد.

يُفَسِّرُ توظيفُ عثمان لوصيف لبيت ابن سينا كفاتحة نصية، وبيْتَيْ قيس بن الملوح كخاتمة نصية، وحصرهِ للنص الفعلي بينهما، أن الشاعر مولع بالموروث، وأن هذه النصوص الموازية تمثّل « جذورا عميقة من الانتماء الأدبي، عبر عنها الشاعر من خلال استعماله ألفاظا من التراث الشعري وبلغ به ذلك حدّ تضمين أبيات منه، أو توظيفها لما يتماشى والسياق العام لقصائده، وهذا يعني أن النصوص التراثية تتفاعل مع النص الشعري الحديث بكل أنواع التفاعل النصي ومستوياته » أ، ويرمز هذا التفاعل مع التراث إلى أزمة في الأحلاق والمبادئ والقيم،

70

<sup>98</sup>منة بلعلى: أثر الرمز في بنية القصيدة العربية، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،  $1995، 131، ص<math>^{-1}$ 

ويمنح النص دلالات إضافية، أو يدعم ما ذهب إليه الشاعر من معان، فيزيده تأثيرا في المتلقي لأنه يعيده إلى الماضي وإلى رصيد ثقافي يشكل صلة بين الفرد وتاريخ أمته.

#### 02) الرمز الأسطوري

لم يركز عثمان لوصيف في "المتغابي" على الرموز الأسطورية كثيرا، كما هو الحال بالنسبة للرموز الطبيعية على الخصوص، رغم أن الديوان يحمل أبعادا ثورية مرتبطة بالتغيير والمغامرة في سبيل كشف المجهول، وتحقيق مستقبل أفضل، فمن بين (خمس وعشرين) قصيدة جاءت أربع قصائد منها فقط موحية بدلالات رمزية ذات مرجعية أسطورية، ركز فيها الشاعر على أسطوري الانبعاث والطوفان.

في قصيدة "المتغابي" يتحول الشاعر إلى كائن أسطوري، يرمز إلى قوة التغيير، فيتحول من آدمي إلى مخلوق ناري يمتلك القدرة على العقاب والتطهير في قوله:

« هو من كينونة

تتلظى..

فتهبُّ النارُ.. من كل باب >> [المتغابي، ص58–59]

وقد عبر عن هذه الدلالة في مواضع كثيرة من الديوان، حيث تحول إلى إله أسطوري ناري في كثير من عبارات هذه القصيدة، فهو «كوكبي الأمنيات سني» و «بدوي لاهب القلب» و «نور قد سرى» و «دمه الوهاج لا يتوانى..» و «عرشه كلمات هي سر الرعد» و «فارس يمتشق البرق»، وفي الأخير يقول:

«کل من رام

انتهاك سمائي...

يعتريه ألف .. ألف شهاب >> [المتغابي، ص64

يتحول الشاعر إلى كائن أسطوري، أو إله من نار، يطهر الأرض من فساد السعالي والدينصورات، وغيرها من رموز الشر، لأنه رأى أن قوى ظالمة تمركزت في أرض الواقع، وتمكنت

من الاستيلاء على جميع المواقع، إلى درجة أن التغيير يحتاج إلى قوة سحرية، أو قوة أسطورية لتطهير الوطن من هؤلاء، وما تمناه المتغابي \_ على مستوى النص \_ هو أن يمتلك تلك القوة، لتحقيق رسالته في الحياة، وما يمليه عليه الواجب تجاه وطنه وأمته.

وأهم أسطورة استند إليها عثمان لوصيف في ترميز الواقع أسطورة الانبعاث الفينيقية، وملخصها أن « طائر الفينيق أو "العنقاء" وهو طائر أسطوري يقال إنه عمر طويلا ثم أحرق نفسه لينبعث \_ هو \_ من رماده مرة أخرى  $^1$ ، وقد أصبح رمزا لأغلب الشعراء العرب، لارتباط الأسطورة عندهم بالميثولوجيا الشرقية، وارتباطه بالواقع العربي خصوصا، إذ يرى الشاعر المعاصر في هذا الرمز عبورا إلى حياة جديدة، لا تكون إلا عن طريق الاحتراق والتضحيات الجسام.

يقول الشاعر في قصيدة "القيامة":

« يتمرد عثمان

هذا الهزار الترق

ينتفضُ . .

ينهض من قبره .. ينعتقْ

[المتغابي، ص18] يقهر الموت منتصرًا .. »

أراد عثمان أن يكون كائنا أسطوريا، يرمز إلى التطهير، فجعل من نفسه طائر العنقاء أو الفينيق الذي يحترق كي يولد من جديد، أو ينبعث من موت مفروض عليه، ويرمز ذلك إلى انبعاث المحد العربي الإسلامي، وانبعاث الحياة في الوطن بعد المأساة الوطنية، التي عصفت بالبلاد، والتي بلغت درجة من التردي لا يخرجه من وَحْلِهَا إلا العناية الإلهية، أو أسطورةُ للخلاص والانبعاث، وقد رمز عثمان إلى ذلك بصيغتين: في الصيغة الأولى، يتم الانبعاث من الموات، كما في المقطع السابق، وكما في قصيدة "تظمأ الأقحوانة"، حيث يقول:

<sup>&#</sup>x27;- مصطفى السعدين: التغريب في الشعر العربي المعاصر، منشأة المعارف، الإسكندرية، مصر، 1988، 161، ص99.

«.. لابد أن أتسربل بالموت

كي أتنشق عطر الحياة.. >> [المتغابي، ص12]

وفي قوله عن بلاده التي تحترق في لهب الإرهاب:

« يا زمردي المستنيرة بالموت » [المتغابي، ص23

أما في الصيغة الثانية فيتحول الشاعر ذاته إلى حياة تنبعث في الموات، وعندها يتحول إلى الإله تموز <sup>1</sup> إله الخصب والنماء في قوله :

أو تتحول لهرا
 يشق صحارى الرماد
 فتنتفض الشجرات العذارى
 وتمفو الغصون الغصون » [المتغابي، ص15]

يرمز النهر إلى الحياة التي تنبعث في الأرض فتخضر وتعشب، و ترمز صحارى الرماد إلى الموات والجدب، وبانتفاض الطبيعة البكر وتمايل الغصون تنبعث الحياة.

وينتقل عثمان من أسطورة (طائرالفينيق) و (الإله تموز) إلى أسطورة (الطوفان)، حيث يتحول الشاعر إلى (نوح عليه السلام)، ويعلن بداية حياة جديدة على الأرض، بعد أن يطهرها من فساد الطغاة، ففي قصيدة "هي النار" يقول:

«.. وكالطوفان تحملني على فلك مباركة

أنا نوح.. ومن وهجي

<sup>1 -</sup> يطلق على تموز أو مارس (آذار) في الأساطير الشرقية "ديموزي" وهو « النموذج الأصلي لكافة آلهة النبت الذين يموتون ويبعثون ثانية مع انبعاث النبت في الربيع » - ينظر: صموئيل هنري هووك: منعطف المخيلة البشرية، بحث في الأساطير، ترجمة: صبحي حديدي، دار الحوار، اللاذقية، سوريا، 2004، ط3، ص 21.

تعم الكون آيات وأنوار» [المتغابي، ص05]

هكذا تتحول نار الغضب والسخط على الفساد إلى طوفان، ويتحول الشاعر إلى نوح، أو إلى (أوتنابيشتيم) بطل الطوفان في الأسطورة البابلية، حيث « يقوم الموضوع المركزي في الأسطورة على أن الآلهة قررت إفناء البشرية، والوسيلة المستخدمة في ذلك ثانوية. وأن المياه لم تكن الوسيلة الموحيدة المستخدمة  $^2$ ، لهذا رمز الشاعر إلى عملية التطهير بالنار في قوله: ستجرفكم هي النار، فتجلى الإيمانُ وهجًا والحقُّ والعدلُ آياتٍ وأنوارًا من نوح عليه السلام.

لم يخرج عثمان لوصيف بالرمز الأسطوري عن دلالاته المألوفة في الشعر العربي الحديث والمعاصر، الذي اتجه بأساطير الانبعاث والتغيير إلى ما يجب أن يحدث في الوطن العربي عموما، وذلك بتخليص الأوطان من شرعيات زائفة متعددة، وحكم متسلط حائر، أدبى حرائمه تكميم الأفواه، وسلب الحريات، والتفرد بالسلطة والاستئثار بالخيرات، وإبعاد الطاقات المثقفة الواعية.

أما في قصيدة "السجناء" فتأخذ الأسطورة شكلا آخر، حيث ترتبط الحياة الجديدة بالخوض في بحار الموت:

«آه! هو البحر يغري سفائننا بالسرى فلنخوض معاً في عباب الردى ولنغامر مع الموج حتى يشعشع فوق الضفاف البعيدة يوم جديد » [المتغابي، ص82]

<sup>1-</sup> في الأسطورة اليهودية والهندية بطل الطوفان هو (نوح عليه السلام) كما ورد في القرآن الكريم، أما في الأسطورة البابلية فبطل الطوفان هو (أوتنابيشتيم) الذي نال الخلود، وغامر إليه (جلجامش) ليعرف منه سر الخلود. - ينظر: صموئيل هنري هووك: منعطف المخيلة البشرية، ص 158-159.

<sup>-2</sup> صموئيل هووك هنري: منعطف المخيلة البشرية، ص-2

وهنا يحضر الرمز الأسطوري (جلجامش)<sup>1</sup>، الذي يمثل في الثقافات الميثولوجية رمزا للبحث عن الحياة والخلود، ذلك أن الشاعر يبحث عن حياة جديدة، حتى وإنْ كان الثمن لتحقيقها فيه مغامرة بالروح صوب الموت، وهكذا يصبح الموت بداية لحياة جديدة، تتسع، فتشمل الآفاق والضفاف البعيدة، فيعم السلم والأمان والرخاء في جميع الأرجاء.

لا سبيل لإسعاد العباد والبلاد إلا بالتضحية، من أجل المحافظة على كرامة المواطن وسلامة الوطن، وسيكون الشاعر هو الفداء، وشهيد الواجب الوطني، شهيد الكرامة والعزة، وها هو يناجى نفسه في قصيدة "تظمأ الأقحوانة":

« آه.. يا سندباد الغواية صبرا! قضاؤك أن تتجشم نار جهنم كي تسترد الحبيبة من يد مغتصبيها وتحتضن الوطن الجرح.. » [المتغابي، ص14]

إذا كان السندباد يرمز إلى معاناة الإنسان بحثا عن قُوتِه، بخوض الأهوال عبر البحر، و يرمز إلى المغامرة وحب الاطلاع، فإن السندباد الذي يمثل عثمان لوصيف شاعرٌ حُكِمَ عليه أن يعيش ثائرًا والشعر ثورة، وعليه أن يتكبد كل الصعاب والتضحيات الجسام لاسترداد الحبيبة (الوطن)، فيحتضن هذا الوطنَ الجرحَ، وينقذه من أيدي أعدائه.

84

<sup>1-</sup> جلجامش: ينقسم في الملحمة السومرية إلى ثلثي إله وثلثِ إنسان، وهو الملك الخامس من سلالة أريخ، التي حكمت بعد الطوفان، وقيل أنه بقي في الحكم 120 سنة. أما في الملحمة البابلية فلم يكن أكثر من راع لماشية شعبه في أريخ، يتصرف بغطرسة، انتهى به الصراع مسع (انكيدو) إلى الصداقة، وواجها معا العملاق (حواوا قاذف النار)، فقتلاه، وبعد مقتل (أنكيدو) حزن جلجامش عليه كثير وخشي الفناء مثل صديقه، فقرر المغامرة لمعرفة سر الخلود عند بطل الطوفان (أونتابشتيم)، فعبر واليه جبال (ماشو) المهلكة ومياة الموت، على سفينة صنعها بنفسه، ولما لقيه قص عليه أسطورة الطوفان، أما عن طلبه معرفة سر الخلود فأبلغه أن الآلهة احتفظت به لنفسها، ولكن دله على نبتة تعيد له الشباب، وفي طريق عودته إلى "أريخ" التهمت حَيَّة النبتة السحرية، فعاد جلجامش من مغامرته خائبا ». ينظر: صموئيل هنسري هسووك: منعطف المخيلة البشرية، الصفحة 39 وما بعدها.

وكخلاصة لما سبق، ومن خلال تتبع البعد الأسطوري في ديوان المتغابي، جاء حضور الرمز الأسطوري محصورا في شخصية الشاعر، فتعددت صوره بين كائن أسطوري، وإله، وطائر العنقاء أو الفينيق، أو مارس والسندباد وجلجامش ..إلخ

#### 04 )الرمز التاريخي

تتسم علاقة الشاعر بالزمان والمكان بحساسية شديدة، تنتفي معها جميع خصائصها المألوفة، فهو يستحضر الماضي ليس لمجرد الذكرى، وإنما يستدعيه مخلِّصًا ومنقذًا، أو لاستلهام مآثر الأولين، أو ليتخذ ما فيه من أحداث وشخصيات أقنعةً، يتخفى خلفها ليحاكم من خلالها حاضره.

وعثمان لوصيف كغيره من الشعراء المعاصرين، تأمَّل الماضي فوجد فيه ملجأ للعبور نحو المستقبل، إلا أنه في ديوان "المتغابي" ركز على استدعاء شخصيات تراثية أدبية، ولم يهتم بالشخصيات السياسية أو الاجتماعية أو الدينية التي وقفت في وجه السلطة في عهدها، وهو ما درج عليه كثير من الشعراء المحتفين بربط الحاضر بالماضي أو المستقبل.

إن تركيز عثمان لوصيف على شخصيات أدبية يوحي بأزمة في الفكر والثقافة والأدب، جعلت من الحاضر سجنا للمبدع وغربة له في المجتمع، ويكشف عن نقمته على المستوى المتدين الذي وصل إليه الإبداع والفكر، لاهتمام أدباء المرحلة بالقشور وابتعادهم عن الجوهر.

في قصيدة "جاحظيون" يستدعي الشاعر "الجاحظ"، ذلك الحاضر الغائب، الحاضر على المستوى الشكلي بانتساب جمعية ثقافية إليه، والغائب في أدبيات تلك الجمعية من حيث المحتوى الفكري والأدبي لهذا الأديب العملاق، لذلك استحضر الشاعر من خلاله قيَمًا كثيرة، افتقدها الأمة العربية، وهو ما أشار إليه في القصيدة المذكورة سابقا، في قوله:

« جاحظیون .. لکن عقلك أكبر من حِجانا و من حِجانا و ما جحظت مقلتاك سوى لترى في العماء

وتبصر ما ليس نبصر آه .. يا عبقريَّ زمانٍ تولى! » [المتغابي، ص 89]

بدأ الشاعر القصيدة بتوجيه خطابه إلى"الجاحظ" عبقري زمانه، ليصارحه بأن الفرق بينه وبيننا شاسع وعميق، فلا عقولنا كعقله ولا أبصارنا كبصره، ويتابع عثمان موضحا أسباب ذلك الفرق:

« عكفتَ على الجمرِ لا الخمرِ تنحتُ منه شعاعًا يدغدغ أجفاننا الغافياتْ وغوَّرتَ في لجُج البحرِ تُخرج منه لآلئ يقبس منها الورى.. » [المتغابي، ص 90]

هذا ما كان عليه الجاحظ، بحث دائب ومشقة في سبيل إضاءة السبيل للعقول، واحتهاد في الكشف عن أسرار العربية حدمة للورى، بينما عكف المنتمون إليه \_ شكليا \_ على الخمر واللهو، وهنا تكمن المفارقة:

« وعكفنا على اللهو والسهو والسهو آه .. عكفنا على اللغو والرغو ..» [المتغابي، ص 90]

وهو حال شعراء هذا العصر في نظره، حيث تحول الشعر إلى عبــــث لفظـــي وكــــلام في اللامعنى، فالشاعر يكتب ولا يقول شيئا، إلى أن أصبح الأدب لغوا وصراحا وهرجا لا فن فيه.

ويتابع الشاعر قائلا:

« ثم .. ها نحن نضرب في التيه

عبر الدُّجى نتخبط في الشوك صما.. صما.. وبكما.. وبكما.. وعميا.. وعميا.. أسارى تكبلنا الترهات وتسجننا الفكر التائهات ونركن .. نركن للنوم سكرى ولا نتحرر « » [المتغابي، ص 91]

يشتكي الشاعر للجاحظ ما آل إليه الأدب والفكر في عصرنا، من تبعية للغرب، فنحن نتخبط في نظريات وفلسفات ومناهج فكرية لا تمت لخصوصية وطبيعة التركيبة الذهنية لمجتمعنا، فوحدنا أنفسنا "أسارى تكبلنا الترهات"، وعطَّلَ التخلف والجهل الفكرَ، وبات هذا وضعا قائما لا نفكر في تغييره، فنحن كما قال الشاعر: « نركن للنوم سكرى ولا نتحرر» من قيود الاستعمار الفكري الغربي، ولا نستطيع التحرر من عادات وتقاليد وأفكار بالية.

مشكلة الأمة في ادعائها الانتماء الحضاري لماض مشرق، ولا تعمل على استعادته:

« جاحظيون ..
کل موائدنا طافحات
هذا الغثاء
وهذا الهراء
نلوك حروفا محنطة
مات فيها العبير
ومات الأوار الذي يتسعر» [المتغابي، ص 91–92]

لم يجد عثمان لوصيف عند الجاحظيين ما كشف عنه الجاحظ من بيان وأدب راق وفكر نقدي متوهج، فالشعر غثاء وهراء واحترار لكلام مستهلك لا طعم فيه ولا روح، والغريب في الأمر أن هؤلاء المعجبين بما ينتجون من سفاسف لا علاقة لها بالأدب، فهم كالببغاوات يرددون ما جاء به الاستعمار الفكري، من رؤى وأشكال إبداعية، وأساليب فنية، لوثتنا بها حضارة الغرب، فبقينا كما قال الشاعر:

« نردد ما قد حفظناه من زيف أيامنا القاصرات وما لوثتنا به المدن الوثنية من حماً .. ودم يتخثر » [المتغابي، ص 93]

ثم يمضي عثمان باحثا عن منقذ من كل هذا الذي جردنا من جمال الأصالة، ومـن الفـن والفكر، ويطالبه بالعودة أو الانبعاث، كي يغيِّرَ فينا ما لم نستطع تغييره، فناجاه متأوِّهًا:

﴿ آه .. يا جاحظ الأمس
واليوم!
أدعوك أن ترفع اللحد
ثم تقوم
لتزرع فينا لقاحا جديدا
ونورا .. وفلسفة
آه .. الهض ... ولا تتأخر
أعطِنَا أن نغذي العقول
وأن نتعلم
كيف نناجي الظلام ونسهر (\*)

يرى الشاعر أنه ما من سبيل إلى الارتقاء بالأدب والفكر إلا بالعودة إلى الأصل، وإلى خصوصية الذات، وتحمل المسؤولية الكبرى لبناء مصير الأمة، مثلما فعل الأقدمون من أمثال

الجاحظ، فهو يُمنِّي نفسه بعودة الماضي بانبعاث الجاحظ، كي يزرع فينا لقاحا حديدا ونورا وفلسفة وحياة حديدة، وذا هو يسأله النهوض بنا من حضيض التفاهات، واحترار ما لم يعد صالحا للاحترار، وأن يعلمنا كيف نغذي العقول، وأن نسهر في طلب العلا.

اتخذ عثمان لوصيف \_ من خلال الجاحظ \_ موقفا رافضا لأدب من اعتقدوا ألهم حاحظيون، ويشير إلى ذلك أن النص في التوشيح مُهدَى إلى الجاحظ، وفي الهامش دوّن الشاعر مكان وتاريخ كتابة القصيدة، وهو نادي الجاحظية بالجزائر العاصمة، وهو موقف معارض لما يحدث من عبث بالأدب وبالأخلاق في الجزائر، فقد قال للشخصية التاريخية المستدعاة:

ويعضد هذا الرفض ما أشار إليه في قصيدة "من يوميات العاصمة" من تدبي المستوى الإبداعي وعدم احترام الأدب الرسالي الراقي، بسبب انتشار موجة العبث الصبياني بالإبداع، وانقلاب الموازين في التذوق الفني والجمالي والتقييم والنقد، ويكفي قوله:

« ذات صبح دخل النادي الثقافي ألم بخطوات ثقيله هز عينيه وحيّا زُمَرَ الخلاَّنِ في عفويته .. ثم انتحى زاوية مبتعدا عن هرج الصبيانِ والفوضى الهزلية ...» [المتغابي، ص 84-85]

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  وضع الشاعر هامشا حدد فيه هذا النادي (نادي الجاحظية) – ينظر: ص 84 من ديوان المتغابي.

هذا هو حال الثقافة والإبداع والفكر عند الذين اعتقدوا ألهم يمارسون توعية المحتمع، ونشر الثقافة وتربية الذوق، ويدَّعون الانتساب إلى الأصالة والتراث الحضاري العربي، وهم خُلوُّ منهما، فلجأ الشاعر لاستدعاء الجاحظ ليطالبه بالدفاع عن أدبه وفنه، ويسأله التغيير والثورة، لأن الفئة المسؤولة عن الإبداع والأدب "الجاحظي" ما هي إلا صبيان يمارسون الهرج والفوضى.

إذا كان هذا هو حال صفوة الأمة من السوء، فإن حال المجتمع الذي يعيشون فيه أكثر سوءًا، وقد أتقن الشاعر التعبير عنه في قصيدة "المتغابي"، حين رمز إلى أفراد هذا المجتمع بالبغال والحمير، وهو يستحضر شخصية أدبية أخرى جعلها رمزا للتعالي، وهو أبو العلاء المعري، الذي تجلى في بيته الشهير ضمن النصوص الموازية كفاتحة نصية:

# لما رأيت الجهل في الناس فاشيا تجاهلت حتى ظن أبي جاهل

فقد جعل عثمان لوصيف أبا العلاء المعري رمزا للمثقف والفيلسوف والشاعر، وصاحب الرسالة المنبوذ من طرف أفراد مجتمعه، ومن خلاله كقناع تحدث عن ذاته:

﴿ يتغابى مسرفا في التغابي فيلسوف .. يسم خسف التراب ﴾ [المتغابي، ص 55]

يجد المتلقي الفرق واضحا بين كيفية استحضار الشخصيتين، فقد استدعى الجاحظ ليشكو اليه الواقع ويطالبه بالتغيير، بينما استدعى أبا العلاء المعري وصَيَّرَهُ قناعا يتحدث من خلاله عن صراعه مع الواقع، وهو أسلوب يكاد يجمع عليه الشعراء المعاصرون؛ « وانطلاقا من هذا الفهم الجديد لطبيعة العلاقة بين الشاعر والموروث اختلف أسلوب تناول الشخصية التراثية في شعره، لم يعد همه الأول أن ينقل إلينا نقلا فوتوغرافيا ملامح هذه الشخصية كما هي في مصادرها التاريخية » أ، ولولا انفلات بيتين من لا وعى الشاعر ما فرّقنا بين القناع والشاعر، والبيتان هما:

90

ملي عشري زايد : استدعاء الشخصيات التاريخية، ص60.

« في بلادي ينسل الصقر حيا ويزف الريش .. لابن الغراب

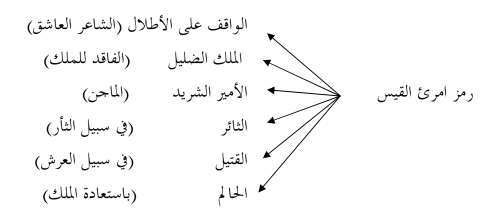
صانع الورد يُعادَى.. فيُنْفَى ويؤاخي الكلُّ .. كلَّ مُرابِ » [المتغابي، ص 68]

يكشف الشاعر خلف قناع أبي العلاء عن معاناة المثقف والمبدع والسياسي المخلص في وطنه، وتصوير مدى معاناة هذا القناع في مواجهة المجتمع الذي سجنه وعذبه وفقاً عينيه وشنقه، وكلها صور ترمز إلى شدة معاناة الشاعر.

أما بالنسبة للشخصية التاريخية الثالثة وهي شخصية امرؤ القيس، فإن الشاعر لم يمارس استدعاءها مباشرة مثلما فعل مع سابقيّه، وإنما استدعاء من خلال التناص مع قصيدته "قفا نبك" حيث عنون الشاعر إحدى قصائده بنفس العنوان المستحضر من الموروث، ويقول فيها:

« صاحبيً!
هلمًا .. إذن
وقِفَا نَبْكِ مثل امرئ القيس
والجاهليين..
نبك على دارسات الدِّمَنْ
فالحبيبة قد أوغلت
في سراب الفيافي
في سراب الفيافي
ولم تبق إلا الأثافي
وهذا الرماد الذي تتناهشه
عاصفات الزمنْ » [المتغابى، ص 72-73]

وقد تعددت المحطات الرمزية للتناص مع قصيدة امرئ القيس وشخصيته التاريخية بين مأساة الوطن (الجزائر) وانكسارات الوطن العربي، وبين الثورة على الواقع أو البحث عن الخلاص وانتظار الفرج وتعظيم الشهداء والمضحِّين في سبيل الأرض ومعاناة الشعراء، وبين التأسي بالماضي؛ ويرجع كل ذلك إلى تعدد شخصية امرئ القيس التي توزَّعت عبر الدلالات الآتية:



ومن خلال ما سبق يمكن ربط الرموز بما توحي به:

- "قفا نبك مثل امرئ القيس .. ( البكاء على الماضي )
- "فالحبيبة قد أوغلت في سراب الفيافي ( المأساة التي تعرضت لها الجزائر حالال التسعينيات).
  - ولنهاجر معا عبر هذا السديم (البحث عن الخلاص)
  - علَّ شمس العروبة.... ذات فجر (الوضع العربي المتردي)
    - آه .. أية سمراء هذي العروس

التي تتحرق من صبوة

لتعانق فارسها المتسربل بالرعد .. (الأمل في انتظار المخلص والمنقذ لبلاده وأمته)

- سلام على من توغل في موته
- ثم شق الكفن (الترحم على الشهداء)
  - سلام على من تمرغ في دمه
     ثم بات على الجمر
  - يسهر أحرفه للمساء نجوما

ويشدوا مع العندليب (الإشادة بدور الشاعر الرسالي ومعاناته الإبداعية)

ونبكي على زمن

كانت الشمس تمرح فيه

وكان الفراش يهفهف

والنحل كان يطن (يعود للتحسر على الماضي الجميل نقمة على الواقع)

ثم يختم القصيدة داعيا إلى الثورة على الواقع بكل الوسائل المكنة:

!01 >>

يا صاحبي

قفا نبك نارا

دماً

ورصاصاً .. إذنْ! >> [المتغابي، ص77]

لم يعد البكاء على الأطلال نافعا، لا بالدموع ولا بالشعر، فالمأساة أكبر من ذلك، إنها أكبر من دلك، إنها أكبر من رحيل محبوبة عن الديار، فهي مأساة وطن وشعب، وأمة بأكملها، ولهذا يجب أن يتحول البكاء على الأطلال إلى ثورة، تُضْرَمُ فيها النار ضد العدو، وتسيل فيها الدماء، ولا ينقطع فيها الرصاص حتى يستردَّ الشاعر أملَه المحاصَر.

هناك مفارقة عجيبة في التناص مع الموروث الثقافي والأدبي، فالبكاء على الأطلال عند الشاعر العربي القديم فيه بكاء على الماضي وتأسف على الحاضر، بينما وقوف عثمان لوصيف في آخر قصيدة "قفا نبك" جاء ثورة على الحاضر، وبحثا عن المستقبل الزاهر، وبالتالي فإن استدعاء شخصية امرئ القيس من خلال التناص مع الوقوف على الأطلال، ليس لاتخاذه قناعا كأبي العلاء المعري، ولا رمز خلاص مثلما رأيناه في شخصية الجاحظ، وإنما هو جمعٌ لثلاثة أبعاد زمنية: وصف رداءة الواقع (الحاضر)، والسعي للأفضل (المستقبل)، والتأسي على الزائل (الماضي).

كان حضور بعض الرموز التاريخية والأدبية الأخرى باهتا لا يحمل أكثر من دلالة أو أكثر من بُعْدٍ، على خلاف الرموز الأدبية السابقة، فقد رمز عثمان لوصيف لنفسه \_ وهو في نادي الجاحظية \_ بالشنفرى الذي فضل المجتمع الحيواني على المجتمع الأدمي، كما جاء رمز

الشاعر لنفسه في نص "من يوميات العاصمة" مشاهًا لهذا التَّصور، إلا أن الفرق بينهما هو أن الشنفرى اختار منفاه بنفسه نقمة على مجتمعه، أما عثمان فمنفاه مفروض عليه.

«كان منبوذا يتيما .. وسقيما روحه ظمأى .. ولا شيء يبلُّ الجرح أو يشفي غليلهْ كان صعلوكا شقيا شنفرى قد نفرت منه القبيله » [المتغابي، ص85]

أورد الشاعر كذلك رمز "بلقيس" للإيحاء بالجمال والملك والحكمة في قصيدة "مرثية لبلادي"، وبلقيس وفينوس للجمال الفاتن في قصيدة "من يوميات العاصمة" مُفضِيًا بسحر إحدى الجميلات التي كسرت حدار التهميش والحصار المفروض عليه في نادي الجاحظية، وقد صور الشاعر من خلال الرموز التاريخية حاضره المتردي باحثا عن مستقبل ينقذه مما هو فيه.

## 05 ) الرمز الصوفي

إن إحساس الشاعر بالتميز والفرادة الإبداعية، واعتقادَه بأن قوى خفية تلهمه الشعر، حتى وإن كان مصدر الإلهام الجنون أو اللاوعي، كما أن شعوره الرقيق، وميله الطبيعي للجمال، ونزوعه إلى الخيال في التعبير عن تلك الأحاسيس والعواطف، ويقينَه أن نظرته إلى الأشياء تختلف فلسفيا عن نظرة الناس إليها، كلُّ ذلك جعل من الشعر ارتقاءً من الواقع المحسوس إلى واقع خيالي من صنع الشاعر، وهنا تكمن العلاقة بين الشاعر والمتصوف في التعبير عن الحال والتجربة.

يتطلب التعبير عما يخالج النفس، وما تسمو به الروح \_ في لحظات انفعالية مليئة بالقلق والحيرة والترقب والغموض \_ التفاعلَ التلقائيَّ مع التجربة استجابة لنداء الروح في تعلقها بالغيبي المطلق، فتأتي لغة الصُّوفي كما الشاعر غامضة موحية بما في الذات، حيث « لا يستغني الصوفي عن لغة الرموز واصطناع أساليب التمثيل ليترجم عن أحواله، ويعبر عن مواجيده، وذلك لأن

موضوعات تجاربهِ تَندُّ عن المحسوس والمعقول »<sup>1</sup>، وهو نفس الأسلوب الذي وجد فيه الشاعر ضالته، فلجأ كأغلب الشعراء المعاصرين إلى المعجم الصُّوفي، يسترفد منه أساليب المتصوفة في التعبير الجمالي عما يُكِنونه من مشاعر وصفاءٍ روحي وفهمٍ للوجود.

إن العلاقة بين الشاعر والتصوف علاقة جوهر وتوغل في استكناه الأشياء، فهو يستبطنها ليستظهر جوهرها، أما الصوفي فيتماهى معها ويتحد كما فيصبح والشيء واحدا، ( فإذا كان الشاعر الرمزي عمد عنقَه ليشاهد التجربة ويلمسها عن قرب، فإن الصوفي يعيشها محترقاً بِحَرِّ نارِها  $)^2$ ، ومن ثم كان عثمان لوصيف شاعرا متصوفا، جمع بين التفاعل مع عناصر الوجود وبين التماهي والتوحد معها، ونصوصُه تزخر بالرموز الصوفية المستمدة من الطبيعة.

«غير أني هنا في الحضيض الحضيض أسير الدجى .. والتراب /.../ أحاول أن أتخلص من شركي فيحاصرني الطين فيحاصرني الطين والقهقهات الغبيَّة » [المتغابي، ص43-44]

<sup>1-</sup> سعيدة خاطر الفارسي: على شفا حفرة (دراسة في الاغتراب الصوفي)، مركز الحضارة العربية، القاهرة، 2004، 112، ص 69.

 $<sup>^{2}</sup>$  أمين يوسف عوده:  $_{1}$  أويل الشعر وفلسفته عند الصوفية، م $_{1}$ 

<sup>3-</sup> خليل الموسى: الحداثة في حركة الشعر العربي المعاصر، مطبعة الجمهورية، دمشق،1991، 131 ص 72.

إن روحه في حياته الدنيوية مرتبطة بالحضيض والظلمة، بعيدة عن النور الإلهي، ملتصقة بالطين (الجسد)، وتحاول أن تتخلص من أسر الدنيا والشهوات، إلا أنها لا تستطيع ذلك، فوجد الشاعر في الموت حياته الحقيقية وسعادته الأزلية، فهو في انتظار لحظة الرحيل إلى العالم العلوي، في قوله:

وفي قصيدة "تظمأ الأقحوانة" يقرر الموت، كي يتذوق طعم الحياة:

« لابد أن أتسربل بالموت كي أتنشق عطر الحياة ..» [المتغابي، ص12]

ترمز السطور الشعرية السابقة إلى الحياة الخالدة، التي لا موت بعدها، والانبعاث من الموات، ولعل الموت الذي يريده الشاعر هنا هو موت الشهداء في سبيل الله والوطن، وهو الموت الذي عناه في قصيدة "قفا نبك"، حين نادى صاحبيه معبرا عن فلسفته نحو الموت قائلا:

« صاحبيًّ! سلامٌ على من توغّلَ في موتهِ ثم شقَّ الكفنْ » [المتغابي، ص 75]

يطلب الشاعر الحياة في الموت، والموت هنا رمز صوفي، يوحي بمدى تعلق هذا المتصوف بذات خالقه وشدة تعلقه به، أما الموت الحقيقي الذي يطال غير المتصوف، فهو موت الإحساس في الأحياء وموت الضمائر، وقد عبَّرَ عنه في قصيدة "جاحظيون" ساخرا من إنسان هذا العصر وناقما عليه، لانغماسه في اللهاث خلف المادة:

﴿ نلوك حروفا محنطة مات فيها العبير ومات الأوار الذي يتسعَّرْ نتلاقي كما يلتقي الميتون

## هياكل عظمية تتصدّأ

هذا هو الموت الدال على الفناء، فالناس أحياء وهم موتى، تحنطت أرواحهم، فتحنطت الأشياء الجميلة في حياهم، وانطفأت جذوة النور والتراحم فيما بينهم، فلم تعد للعلاقات الاجتماعية جدوى، لأن الناس موتى وهم أحياء.

ومن الرموز الصوفية في ديوان "المتغابي" عبارات دالة على وصف "الحال"، عندما يرتقي المتصوف ويفارق الإحساس بالجسد، ويفقد الإحساس بالمادة، وتتماهى روحه مع عوالم علوية، فتشف وتنكشف لها الحجب عن الجوهر الأصلى المتخفى:

عشقا

وبرقا

فتحرَّرتُ من الطين

وعانقت .. أنا الصُّوفيُّ

آياتي واسْمي الجوهويْ » [المتغابي، ص 51]

إنها لحظة المكاشفة، التي يتخلص فيها الصوفي من ارتباطه بعالم الحس، فيتجلى له العلو في صور قد لا يراها غيره، ويغمره إحساس متفرد ينطلق به بعيدا عن المألوف:

« ها .. خرجت الآن من أعماقي السفلى

أنا الطفل النبي

إنني أركض مبهورا

ومسحورا

ولا أدري لماذا؟ » [المتغابي ص 49-50]

هي فعلا لحظة "التجلي"وارتقاء الروح، لم يعد للجسد قيمة، فالشاعر في اللاوعي لا يدري لماذا هو يركض مبهورا ومسحورا، لقد شاهد جمالا كليا، أخذ منه عقلَه، فدخل في حال المواجيد والشَّطْح الصُّوفي:

« ها .. عيوني زائغات زخم النشوة يرميني إلى نجم قصي ْ
ثم ، ها .. لامست سِرِّي الباطني ْ
وشراراتي 
غواياتي 
سلالاتي .. ومعناي الخفی ْ » [المتغابي ص 50]

لقد دخل الشاعر في الاتحاد مع الملكوت عبر اللاوعي أو عبر الصفاء الروحي، وانسجم مع خيالاته، وما يتهيأ له لحظة الارتقاء، وفَقَدَ القدرة على التمييز بينه وبين عناصر الملكوت، فهو يناجي الخالق عز وجل متسائلا متطلعا لمعرفة كينونته:

« من أنا؟ .. أنا مرآتك الأزلية في جسدي تتجلى رؤاك وبين ضلوعي تشعشع كل الشموس وتركض كل المجوات.. » [المتغابي ص 120-121]

إنه يستحضر القدرة الإلهية التي نفخت الروح في الطين، فاستوى بشرا، إلا أن هذه الروح بقي يشدها الحنين إلى العالم العلوي الذي جاءت منه، وقد عبر الشاعر عن تلك الدلالة بتوظيفه لمطلع "عينية" ابن سينا:

#### هبطت إليك من المحل لأرفع ورقاء ذات ترفع وتمنع

منه، وعبّر عن حزنها وشوقها فقال:

﴿ آه .. تبكي الحمامة! تبكي أقانيم ساطعة هجرتها وأشياء نائية .. لا تُرى » [المتغابي ص 40]

ويتابع الشاعر وصف احتراق وعذاب تلك الروح في شوقها إلى عالم الغيب:

﴿ آه! أية نار تؤجِّج بين حناياكِ هذا الحنين الغريب وأية ريح تموِّج ملءَ مآقيكِ هذي المرايا وهذي الرؤى اللَّدنية ؟ ﴾ [المتغابي ص 42]

يتساءل الشاعر في لهفة عما يحرك هذه الروح، وعما يغذي حنينها الغريب إلى الرؤى اللّذنية، إلى التمتع بالجمال الأزليِّ، ويدعوها إلى الاستمرار على تلك الحال، إلا أن الحمامة تتحول بعد ذلك إلى حمامة حقيقية، وتصبح معادلا موضوعيا للشاعر، الذي يتوق هو الآخر إلى اختراق المألوف، وتحقيق رغبته في الانعتاق من سلطة الطين، كي تنعم روحه بلذة الخلود، فينتقل إلى دعوة تلك الروح إلى مساندته في معاناته:

« لا تصمتي.. أنا مثلك أبكي بكاء الأرامل عيناي تنفجران لظى ونجيعاً أحن للى موطن النور والأغنيات إلى موطن النور والأغنيات إلى أيكة الظل والهدهدات أحن إلى غفوة سرمدية!» [المتغابي، ص 43]

ذلك هو حنين الصوفي المتعلق بالذات الإلهية، وبما أعد الله للمؤمنين من نعيم مقيم، يمنح الشاعر القدرة على التشبث بحبل الإيمان والاتصال الروحي بخالقه، إذ نجده في قصيدة "يا خالقي" يستجديه، كي لا يُفقِده الحنينَ إليه:

(آه.. زدین حنینا
 وزدین یقینا
 لأبقی المتیّم
 أبقی أسیرك أنت
 أسیر الصبابة .. والنشواتْ..» [المتغابی ص، 123–124]

عجبا لهذا المتصوف يريد الانعتاق من سجن ليقع في سجن آخر، أما السجن الذي يريد التحرر منه هو سجن الطين والظلمات والحضيض، ويقابلها في السجن الذي يرغب في دخوله: الروح، والنور، والعلياء، والصبابة.

توجد رموز صوفية كثيرة، على اختلاف دلالاتها، في قصائد الديوان مثل: "تظمأ الأقحوانة" و"بحرية" و"الحج" و"يا خالقي" و"اليقظة" و"الفجاءة"، وكلها رموز توحي بمدى تطلع الشاعر إلى الارتقاء والتجلي والتوحد بالكون، وهي مقامات لا يبلغها إلا العارفون من أهل التصوف، وفلسفة تحتاج إلى الغوص في التراث الصوفي لإدراك جوهرها.

من الرموز التي وظفها الشاعر المعاصر توظيفا متعدد الدلالات رمز المرأة، إذْ أخذت نصيبا وافرا من الإيحاءات الرمزية والأبعاد الدلالية المرتبطة بكثير من المواقف الحياتية والوجدانية لألها مصدر الإلهام الأول لجميع الشعراء، ففيها الجمال والمعاناة والشقاء، وإليها الحنين والشوق، وبما السعادة والنعيم، لذلك تناول عثمان لوصيف رمز "المرأة" في سياقات مختلفة، منها ما هو صوفي ومنها ما هو غير صوفي، مثل دلالتها على الوطن والملاذ والعذاب .. إلخ، ومن أمثلة الحضور الصوفي لرمز "المرأة" في شعره قصيدة "الحج"، حيث تتحول إلى مقصد يُتنَسَّكُ بزيارته:

﴿ حَيْنَ يَأْتِي مُوسَمُ الحَجَ إلى عينيكِ أبكي فرحاً .. ثم أغني
آه! يا معبودتي في آخرِ الدنيا
أناديكِ..
وأمشي في صحارى الليل وحدي
دون نجم .. أو دليل
غير أني أحمل الأزهارَ
والقيثارَ
والحبَّ .. ونورَ الكلمات » [المتغابي ص 117-118]

إن الحج نوع من العبادة، وركن من الأركان الأساسية في الإسلام، وهو موسم محدد يقصد فيه الناس من جميع بقاع الأرض البقاع المقدسة لأداء فريضة الحج، فإذا أصبح المقصد عَيْنَيْ هذه المقدسة التي في آخر الدنيا \_ على غير هدى \_ فليس له دليل ولا نجم في صحارى الليل، إلا أنه يحمل إليها "الأزهار والقيثار والحب ونور الكلمات"، فمن تكون هذه المرأة إذن؟

ترمز الأزهار إلى جمال روح الشاعر، والقيثار إلى الإيمان المستمد من آيات الله، وبالتالي فإن هذه المعبودة لن تكون سوى وجهة مقدسة أو رمزا لقضية ما مثلما جاء في قصيدة "آسيا"، حيث تتحول هذه الأخيرة إلى قضية وهاجس يلاحقه الشاعر في قوله:

« أحببتُ كلَّ جميلةٍ
لكنني مذ قمتُ في عينيكِ أنتِ
هفا السحابْ
وتموجَتْ بالورود كل خميلةٍ ...
شردتُ وحدي في المدائنِ
خلفَ طيفِك .. راكضًا عبر الضبابْ... » [المتغابي ص 108]

إنها امرأة لا تشبه النساء، يقود التَّوَهان في عينيها إلى تغيُّرٍ في الطبيعة، وفي حياة عثمان لوصيف، لأنه « حينما ينظر الشاعرُ إلى عالم المرأة تصبح الشاعرية لديه ذات طبيعة خاصة،

وتكون له قدرة على رؤية الأشياء كما لو كان ينظر إليها للمرة الأولى» أ، فهو لا ينظر إليها نظرة اشتهاء غريزي، وإنما تتحول أمامه إلى روحٍ من الإلهام، يسري في كيانه، وبالتالي يسري في الوجود كله، فلا يحدِثُ التغييرَ في أعماق الشاعر فحسب، وإنما يحدِثُ التغييرَ في جميع الكائنات، وقد منح هذه القدرة السحرية للمرأة في قصيدة "مررت":

« مررتِ .. توهجت الكائناتُ الخفيهُ
وراح الضياء يرفُ
وراح الوجود يشفُ
ورحتُ أنا
ذاهلا مُستهامًا
أعانقُ قوسَ البشاشة
وأسبح في فلك الأبديهُ » [المتغابي ص 111-112]

من الطبيعي أن يكون لهذه التي مرت تأثير في الشاعر، ولكن أن يكون لها تأثير في الكون فذلك يجعلها كائنا سحريا أو أسطوريا، تمتد يده إلى الأشياء، فيصبح الوجود شفافا يعمه الضياء، وليس غريبا أن يسند إليها الشاعر هذا الفعل، وقد درج المتصوفة على اتخاذ «المرأة رمزا موحيا دالا على الحب الإلهي، ويعد الشعر الصوفي من هذه الوجهة شعرا غزليا تم للصوفية فيه التأليف بين الحب الإلهي والحب الإنساني »2، ومن أمثلة هذا التوليف قول الشاعر في قصيدة "آسيا":

«آه .. حنانيكِ ! الحرائقُ مزقت كبدي وقلبي وخطاي ساختْ في الوحول وساخَ دربي

 $<sup>^{-1}</sup>$  جمال حسني يوسف: صورة النار في الشعر المعاصر، دار العلم والإيمان للنشر والتوزيع، مصر،  $^{2009}$ ،  $^{0}$ 0، ص

 $<sup>^{-2}</sup>$  عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، ص  $^{-2}$ 

إني أموت صبابة رحماك ربي رحماك ربي مديْكِ .. بل رحماك ربي مُدِّي يديْكِ ومسِّحي جفني .. وهُدبي ومسِّحي جفني .. وهُدبي ودَعي فمي الولهان يسكرُ من نوافيرٍ يسكرُ من نوافيرٍ ومن زهر .. وعشب » [المتغابي، ص 109-110]

يكتشف المتأمل لهذه السطور الشعرية أن الشاعر نقل استعطافه واسترحامه من المرأة إلى الله، ومزج بين ما تمنحه الطبيعة وما تمنحه المرأة، وعلة ذلك أن الشاعر الصوفي يدرك حيدا "الجوهر الأنثوي" في فلسفة التصوف الدالة على العطاء والخصب والإنتاج، كما أن جمال الخالق تعالى وعظمته يتجليان في جمال المرأة.

#### 06) الرمز الطبيعي

كانت الطبيعة ومازالت مصدرا للشعراء، منها إلهامُهم وأساليبُ تعبيرهم، نظر إليها الشاعر القديم على أنها وجود حافل بالصور الحسية، وكان تفاعله معها على مستوى وجودها كأشياء تحيط به، ولذلك صورها في شعره تصويرا صادقا ونقل إلينا حركاتها وأصواتها نقلا أمينا.

دأب الشاعر المعاصر على التوغل في داخل الأشياء، لأنه رأى في عناصر الطبيعة كينونة تشبهه في الإحساس والوظائف والصفات، وبالتالي كان تفاعله معها نوعا من التماهي والذوبان والتمثيل، فبإمكالها أن تعادله في الوجود، في الحضور والغياب، والحركة والسكون، وفي الإحساس والوظيفة.

تتجلى الطبيعة في الشعر المعاصر كتابا مليئا بالرموز الموحية . كما يحس به الشعراء، و. كما يستمدونه من مجتمعاهم، فقد « اعتادوا أن يرمزوا بالمطر إلى الخير والتغيير والثورة، واعتادوا أن يرمزوا بالقحط والجفاف والخراب إلى القهر والتسلط والعبودية، وبالصحراء يرمزون للخواء الروحي والفقر المادي، وبالأغنية يرمزون إلى الشعر الصادق الذي يتم توظيفه في

معركة الحياة > 1، فيستلهمون دلالات تلك الرموز، ويمنحونها أبعادا متعددة مرتبطة في الغالب بمصيرهم ومصير أمتهم وبقضايا الإنسانية عامة، وأحيانا يترعون بها نزوعا صوفيا متصلا بوحدة الوجود، كما في ديوان "المتغابي" موضوع الدراسة.

لقد لجأ عثمان لوصيف كغيره من الشعراء المعاصرين إلى الطبيعة، حتى أنه أفرد لها ديوانا شعريا كاملا بعنوان "ديوان الطبيعة"، وأخذت بقيةُ مجموعاته الشعرية عناوينَ من الطبيعة هي: الكتابة بالنار، زنجبيل، شبق الياسمين، ديوان الطبيعة.

والمتصفح لديوان "المتغابي" يجده حافلا بالرموز المستمدة من الطبيعة على احتلافها، وللكشف عنها في هذا الفصل سعى البحث إلى محاولة حصرها حسب طبيعتها أو جنسها، حيث تشكلت الرموز الطبيعية من عناصر الكون مثل: النار، والماء، والريح، والبحر، والطوفان، والأعاصير، والسحاب، والموج، والضباب، وقطرات المطر، والثلج، والملح .. إلخ، وقد ركز الشاعر على بعضها فأصبحت شبه معجم رمزي يكاد يطغى على الديوان بوجوده في جميع قصائده، ومنها: البرق والنار والجمر والقبس، والنور، والضياء، واللظي، واللهيب، والصهد، والضوء، والاشتعال، والحريق والدحان، والرماد.

أما بالنسبة للحيوانات فقد وظف كثيرا منها رمزا لطبائع الناس، مثل: الدواب، والحمير، والبغال، والكلاب، والقطط، كما اشتمل المعجم الرمزي للحيوانات على ذكر بعض أنواع الطيور، مثل: الهزار، والشحرور، والبلبل، والصقر، واللقلق، والقَبَّرة، والقطاة، والخفاش، والببغاء، والبوم، والغراب، والحمامة، وبعض الكائنات الحيوانية الأحرى، مثل: الديدان، والذباب، والضب، والحرباء، والعنْكب، والفراش، والأخطبوط.

ومن الرموز الطبيعية استعمل كذلك: السوسن، والخز، والجوز، والنحل، والورد، والأقحوان، والزنبق، والياسمين، والكافور، والزنجبيل .. إلخ، إضافة إلى بعض المعادن والحُلمِّ، مثل: البلور، واللؤلؤ، واللجين، والحرير، والفيروز، والمرجان، والأصداف، ولم يُغفِل بعض العناصر الصناعية، كالمرايا، والأجراس، والأشرعة، والأقفاص، والقيثارة، والأرغن، ومن الأصوات رمزَ

<sup>1-</sup> إبراهيم خليل: مدخل لدراسة الشعر العربي الحديث، دار الميسرة للطباعة والنشر، عمان، 2007، ط4، 416، ص 332.

بالنغماتِ إلى السعادة والفرح، وبالأنين والبكاء والصداح والصياح والآهات إلى ما تشعر به النفس البشرية من أسى، وما يصدر عنها في حال من الأحوال.

يدل استغلال عثمان لوصيف لهذا الكم الهائل من الرموز المتناثرة في الطبيعة على مدى اتساع خياله، وعمق تجربته وتفاعله مع المحيط، ومقدرته على تفجير اللغة، ذلك « أن الشاعر المعاصر لم يعد يواجهنا بالأفكار التي يريد إيصالها، والعواطف التي يرغب في التعبير عنها، بطريقة مباشرة، وإنما هو يلجأ إلى الإفصاح عنها بواسطة ما يعادلها موضوعيا من عناصر الطبيعة أو ما يربط ها» أ فيرمز به إلى ما في ذاته، وإلى ما هو متعلق بالظروف الاحتماعية والسياسية المحيطة به.

قد يصعب تتبع كل الرموز الطبيعية الواردة في ديوان "المتغابي"، لكثرتها وتنوعها، ولذلك تم الاقتصار على تأويل بعض الرموز ذات الحضور المكثف مثل الجمر واللهيب والرماد، والتي تلخص دلالات غيرها من الرموز الثانوية أو الجزئية مثل اللظى والصهد والدخان والنور والضياء والضوء، إذا جاءت موحية بنفس الدلالة لأنها تنتمي جميعا إلى حقل دلالي واحد هو النار.

ركز الشاعر على رمز النَّار، وكرره بصورة مثيرة للانتباه، في ديوان "المتغابي" وفي غيره من الدواوين الأخرى، فقد عنون أول مجموعة شعرية له بـــ "الكتابة بالنار"، وأول قصيدة في ديوان "المتغابي" عنوانها "هي النار"، وقد تحولت هذه القصيدة إلى رمز كلي للناًر بما في اللفظ من إثارة وغموض وانفتاح على تعدد الدلالات، خاصة حين تؤدي كلمة "النار" وظيفة غير وظائفها المألوفة في العرف الاجتماعي.

جاء عنوان قصيدة "هي النار" عبارةً عن تعريف ما لا يُعَرَّفُ، إلا أن إيقاع العنوان يوحي بنوع من التهديد والوعيد والترهيب، فعبارة "هي النار" تحمل تحذيرا مبطنا، لأن النار في ثقافة كثير من المجتمعات تعني الجحيم والعقاب، وأن أبسط حذوة منها تكون سببا في ما لا يحمد عقباه، ولكن ممّ يحذر الشاعر؟ وما هي هذه النار التي يتحدث عنها؟ وما سبب توظيفها كرمز متعدد الأبعاد الدلالية ؟

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث اتجاهاته وخصائصه الفنية، دار الغرب الإسلامي، بيروت،  $^{-1}$ 1985، م

للإجابة عن هذه التساؤلات ننطلق من قول عثمان لوصيف:

﴿ أَقُولَ لَهَا : اركبي الأَهُوالُ والتَّهُمِي شَطَايًا الوقتُ والنَّهُلَاءُ والأَشْلَاءُ والأَسْمَالُ .. يَا نَارُ ﴾ [المتغابي، ص 04]

يخاطب الشاعر في هذا المقطع الشعري النار وكأنها كائن عاقل في حالة سكون وخمول، ويأمرها بركوب الأهوال ومواجهة كل ما يفزع ويرعب من المتاعب والصعاب، وحين يتم لها ذلك، سيكون وتُودَها الوقتُ المضيَّعُ وأشلاءُ العباد وأسمال الفقراء، وهو ما يدل على أن وقود النار في هذه المعركة سيكون من المستضعفين، ومن الذين لم يحسنوا استغلال الوقت، فقضوا حياتهم في خمول واستكانة، ومن هنا، فالنار ترمز إلى الغضب والثورة، ويتابع الشاعر حديثه عن النار قائلا:

« وقادمة من الأعماق تتبعها أعاصير.. وأمطار » [المتغابي، ص 04]

إنها نار قادمة من الأعماق، دلالة على أنها ثورة صادقة بالنسبة للأفراد، وثورة أصيلة بالنسبة للمحتمعات، وهذا الصدق والأصالة يجعلها ثورة دائمة مستمرة، « تتبعها أعاصير .. وأمطار» إنها نار الغضب، والحقد، والانتقام، والثورة، والتغيير، وهو ما يكشف عنه قوله:

« سعالي العصر هاربةً وكل الدينصورات التي هرمت على الأنقاض تنهارُ » [المتغابي، ص 05]

ترمز السعالي والدينصورات الهرمة إلى نماذج بشرية سيئة، شرسة، مفترسة، نهمة، وهي نماذج قديمة، متمكنة، متسلطة، ومتحكمة في الرقاب، كما ترمز إلى زمن قديم تجب الثورة عليه،

فلا سبيل للخلاص من هؤلاء إلا بالتغيير، بعد أن تلتهم الثورة أشلاء وأسمال الثائرين بالتضحيات الجسام في سبيل القضاء على تلك الدينصورات والسعالي.

سبقت الإشارة إلى التهديد والوعيد المبطن في صيغة عنوان القصيدة: "هي النار"، ويتضح ذلك في سطر شعري منفرد يقول فيه الشاعر: «ستجرفكم هي النار!»، فهو يتوعد فئة معينة من أفراد المجتمع، هي فئة الدينصورات، وهو رمز استقاه الشاعر من المتداول اليومي في ثقافة المجتمع، يرمز إلى الذين استأثروا بكل شيء: السلطة والمال والجاه، على حساب بقية المواطنين، إلهم أولئك الذين تدثروا بقوانين، صنعوها من عجز الآحرين للتحكم فيهم.

من طبيعة النار ألها تحرق، ولكنها في قاموس عثمان لوصيف تتحول إلى ماء طوفاني جارف دلالة على التطهير، ويَصلُ الشاعر ذلك بأحداث تاريخية موغلة في القِدَم:

« وكالطوفان تحملني على فلك مباركة .. أنا نوح .. ومن وهجي تعمُّ الكونَ آياتٌ وأنوارُ » [المتغابي، ص 05]

لقد حدث طوفان نوح نتيجة للطغيان والكفر وانتشار الفساد، إذ لم يجد نبي الله نوح (عليه السلام) لما يئس من تغيير الوضع سوى التوجه إلى الله بالدعاء، فاستجاب الله له، وأمره أن يصنع الفلك برعاية منه، كي ينقذه ومن معه من المؤمنين، ويغرق الظالمين بما جنت أيديهم.

يتحول الشاعر في القصيدة إلى (نوح)، إلى نبي رسالته التغيير، فتوحه في بداية القصيدة إلى النار طالبا منها أن تثور، وأن تستمر في الثورة مهما كان الثمن، ثم هو ذا يستحضر شخصية (نوح عليه السلام)، ليكون هو أداة التغيير، ويتداخل الشاعر ونوح والنار في قوله: « أنا نوح ومن وهجي.. تعم الكون آيات وأنوار»، فتُشِع في المجتمع آيات الحق، وتتجلى الرؤية أمام أفراد هذا المجتمع، وتنكشف حقيقة السعالي والديناصورات التي هرمت في السلطة، و يتأكد الجميع أنْ لا فكاك من شرها إلا بتطهير الوطن منها.

انتقل الشاعر في المقطع الأخير إلى الحديث عن ذاته وعن غيره من أفراد مجتمعه في إيحاء يحتمل أكثر من معنى، في قوله:

﴿ أَنَا مِن مَعَدُنَ حُر وَمَا فِي الْأَرْضِ دَيْدَانَ وَأُحْجَارِ! ﴾ [المتغابي، ص 05-06]

قد تكون "أنا" هذه المتعالية هي الشاعر، وغيره من الناس جمادات لا تحس ولا تثور، وديدان حقيرة وضيعة، لا تستحق العزة والكرامة، وقد تكون تلك الأنا هي الإنسان الذي كرمه الله بالعقل واستخلفه في الأرض، وعليه أن يكون في مستوى المسؤولية التي تحملها، فإن لم يكن كذلك تحوَّلَ إلى حجر، ومن لم يثر ضد الظلم فهو دودة حقيرة، غير قادرة على تغيير مصيرها الذي يتحكم في الحجر، وقد تكون المواطن، الذي يعرف ما يجب عليه فعله تجاه الإنسانية المضطهدة في وطنه.

إن الفرق بين الإنسان الذي يشعر بالآخرين ويحترمهم ولا يمتهن كرامتهم وبين الإنسان الذي يستأثر بكل شيء في سبيل سعادته ولا يهمُّه غيره من الناس، هو المعدن والجوهر الذي إِنْ فُقِدَ تحولَ الإنسان إلى شيء حقير وضيع لا حس فيه ولا قيمة له، ويمكن تفصيل ما سبق ذكره من أنواع الرموز في قصيدة النار في الآتي:

- أقول لها اركبي الأهوال: رمز لقطع السكون والخمول وبداية الصراع.
  - التهمى الأشلاء والأسمال: رمز لتضحية الفقراء والطبقة الكادحة.

<sup>1</sup> محمد رضوان: مملكة الجحيم (دراسة في الشعر العربي المعاصر)، منشورات إتحاد الكتاب العرب، 2001، 104، ص 31.

- وقادمة من الأعماق: رمز لأصالة الثورة وحرارها والإخلاص لها.
  - تتبعها أعاصير وأمطار: رمز لقوة الثورة واستمرارها.
- سعالي العصر والدينصورات: رمز لنماذج الزمن القديم وانتشار الظلم والفساد.
  - ستجرفكم هي النار: رمز لتطهير الأرض من حبل الزمن القديم.
  - أنا نوح: رمز للمواطن الصابر والثائر ضد الفساد والقادر على التغيير.
  - أنا من معدن آخر: رمز للإنسانية والوطنية والنقاء والصفاء والأصالة.
    - وما في الكون ديدان: رمز للخاملين القانعين بالمهانة والذل.
    - وأحجار: رمز للطغاة والمتسلطين المستأثرين بالمال والجاه والسلطة.

إذا كان الشاعر قد أفرد لرمز النار قصيدة كاملة للدلالة على الغضب والثورة والتغيير والتطهير وبداية حياة حديدة، فإنه نشر في غيرها من القصائد عبارات رمزية، تدعم الدلالات المذكورة آنفا، وتثري المعجم الدلالي لرمز النار، وهي:

| الرمز                     | القصيدة               | العبارة                  |
|---------------------------|-----------------------|--------------------------|
| العذاب والألم             | تظمأ الأقحوانة (ص 12) | وأنت هنا تنحت الجمر      |
| تحمُّل المرارة            | تظمأ الأقحوانة (ص 14) | قضاؤك أن تتجشم نار جهنم  |
| الاهتمام بالصراع          | تظمأ الأقحوانة (ص 13) | توسد نار الفجيعة         |
| البحث عن تموضع في خضم     | شلل (ص 17)            | ما الذي يفعل العبقري     |
| الصراع                    |                       | إذا الليل حن             |
|                           |                       | غیر أن يتلظى جوى أو يجن  |
| الانبعاث والالتزام        | القيامة (ص 20)        | واحتفلي لفتاك النبي      |
|                           |                       | وصوفيك المحترق           |
| التمرد عبر الإبداع الشعري | مرثية لبلادي (ص 26)   | وهذي القوافي التي        |
|                           |                       | عانقتْ فيك نار الجنون    |
| المعاناة                  | ثم قل أنا شاعر (ص 28) | ضع يديك على الجمر        |
| الثورة لتطهير الأرض       | ثم قل أنا شاعر (ص 33) | أضرم النار كي تمحو العار |

| الاحتراق بالثورة   | ثم قل أنا شاعر (ص 34)  | تلظانصهرفي الشواظ        |
|--------------------|------------------------|--------------------------|
|                    |                        | النقي                    |
| الاحتراق بالثورة   | الحمامة الأسيرة (ص 43) | عيناي تتفجران لظي ونحيبا |
| اتساع دائرة الثورة | المتغابي (ص 59)        | هو من كينونة تتلظى       |
|                    |                        | فتهب النار في كل باب     |
| التَّسَرِّي        | المتغابي (ص 69)        | يا نبي النار لا تتوجس    |
| الغضب              | آسيا (ص 108)           | مهلا دمي ظمآن            |
|                    |                        | والنيران تزفر في حشاي    |
|                    |                        | وتلتهب                   |
| التوكل والاتحاد    | يا خالقي (ص 122)       | أمزج ناري بنارك أنت      |

هناك رموز كثيرة تنتمي دلاليا إلى حقل "النار"، وظفها عثمان لوصيف في الديوان، إلا أنه خص رمز "البرق" بدلالات متفاوتة من حيث البعد الرمزي، ما يستدعي قراءة النصوص مرارا للقبض على معنى محتمل لشدة الإيغال في التجريد، ومن ذلك قوله في قصيدة "تظمأ الأقحوانة":

« يا طائرَ البرق إن المرايا رصاصَيَّةٌ والنوافذ مشرعةٌ للدُّخانِ وهذا المساءُ يصبُّ أنيناً وموتاً وأنتَ هنا.. تنحتُ الجمرَ من جرحِك الباطِنيِّ وترقصُ مبتهجاً في .. مهبِّ الجنونْ » [المتغابي، ص 12]

اقتضت ضرورة الإلمام بالرموز تدوين المقطع الشعري كاملا حتى تكون هناك مفاتيح للقراءة، لأن العبارات الواردة فيه مثل: المرايا الرصاصية، النوافذ المشرعة للدخان، المساء والأنين

والجمر والجرح الباطني والرقص الجنوني، كلها عناصر رمزية حزئية موحية بالاحتراق أي بالبرق وهو الرمز الكلي في القصيدة ولا تتضح أبعاده إلا بوجودها.

يبدو أن مأساةً ما قد حدثت ، وهي مأساةً أعظم من أن تتعلق بشخص الشاعر ، فالمرايا والنوافذ المشرعة دالة على حدود معاناة واسعة ، قد تشمل الوطن أو الأمة أو الإنسانية ، فأصابت الشاعر في العمق ، ومع ذلك فهو غير مبال بما يحدث .

يمثّلُ الطائر معادلا موضوعيا للشاعر، والبرقُ رمزا للأمل الذي تسربل به في هذه المحنة، وأقرب الظن أن الشاعر يتحدث عن مأساة الجزائر التي بدأت مع مطلع التسعينيات، ولا مبالاة الشاعر هي لامبالاة المواطن الجزائري الذي « رقص مبتهجا في مهب الجنون»، ومع ذلك، فإن رسالة الشاعر "الناحت في الجمر" تجاه وطنه دفعته إلى السعي في إنقاذه حتى وإن كان الثمن افتداءَه بحياته:

﴿ قَالَ: لابد أَن أَهْجَد بالعشق أُو أَتُوسُلُ للبرق لابد أَن أَتَسْرِبُلُ بالمُوت كي أَتَنْشُق عَطْر الحياة ... [المتغابي، ص 12]

في المقطع السابق رمز الشاعر للأمل بالبرق، وفي هذا المقطع يتحول البرق إلى إله، أو إلى قوة مسيطرة، يتوسل إليها الشاعر طلبا للرحمة والعفو، فقد قرّر بعد الرقص الجنوبي من شدة الألم أن يجد سبيلا آخر، بدل أن « ينحت الجمر»، وهو أن يُصلِّي ليلا ويتعبد بالحب أو العشق، فينتشر الحب والسلم بين أفراد المجتمع، أو يخضع لتلك القوة (البرق) ويستجديها الرحمة، ثم يقرر بعد ذلك أن يتذوق الموت حتى يعرف قيمة الحياة الحقيقية.

أخذ البرق في مواضع أخرى دلالات رمزية أكثر إثارة، حيث يتحول إلى رمز للنماء والخصوبة في قصيدة "القيامة"، فبعد أن ينهض عثمان من الرماد:

#### «..يقهر الموت منتصرا

يتوحد بالبرق والرعد يطوى المدى بيد وبأخرى يشق نفق ا في صحارى السهاد ويدلج. يدلج نحو الفلق. > [المتغابي، ص 18]

يدل انبعاث الشاعر من الموات وتوحده بالبرق والرعد، وإدلاجه نحو الفلق على بداية يوم جديد، أو بداية حياة جديدة؛ وبالتالي فلا فرق بين الشاعر والبرق الدال على الخصوبة، خصوبة الأنثي أفي فلسفة المتصوفة، وتدل على العطاء والإنجاب والخصب، وهي نفس الدلالة في قوله:

أما توحُّد الشاعر بالبرق والرعد فيعود إلى فلسفة وحدة الوجود؛ أي رجوع عناصر الكون كلها إلى أصل واحد، حيث يصبح الشاعر نورا ربانيا في حال الارتقاء والتجلى، ويرتفع حين يتخلص من تشبث جسده بالأرض في قصيدة الفجاءة:

« كان لمح خاطف سربلني

عشقا

و برقا

فتحررت من الطين

وعانقت .. أنا الصوفي

آياتي واسمى الجوهري >> [المتغابي ص، 51]

ثم ها هو يتحول في قصيدة المتغابي إلى قوة من جنس البرق وطبيعته:

« بيديه »

رعشة من بروق

<sup>1-</sup> ينظر: عبد الفتاح محمد أحمد: المنهج الأسطوري في تفسير الشعر الجاهلي، ص 117. 112

وبعينيه .. ندى من رباب » [المتغابي، ص 57]

ويتابع عثمان لوصيف توسيع دائرة دلالات "البرق" ليتحول في معجمه الرمزي إلى مصدر للإلهام الشعري في قوله:

« البروق اختطفني شدني لألاؤها البكر السخيْ والمرايا اشتعلت ملء سماواتي وسالت ألهر الرؤيا على حزين وسالت ألهر الرؤيا على حزين وأجراس المعاني سقسقت باللازورد القزحيْ.. » [المتغابي، ص 50-51]

إنها البروق ذات الضياء البكر المعطاء، التي ارتفعت بالشاعر نحو ارتقاء الشعور، والانعتاق في فضاءات الإبداع، ومنحته سيولا من الرؤى تتدفق شعرا وجمالا روحيا، كما في قصيدة يقظة:

﴿ أتيقظ مغتسلا بالأناشيد
إن شعاعا خفيا
يدغدغ حسي
ويشعل حدسي
ويشعل حدسي
وبرقا نديا يغمسني بالرؤى ..» [المتغابي، ص 52]

لقد أصبح البرق مصدرا لرؤى الشاعر، يلهمه قول ما يعجز الآخرون عن قوله، وأن يتخيل ما لا يستطيعون تخيله، فهو يعبِّر وينفِّس عما في داخله من الأحاسيس والمشاعر، وفي تنفيسه يشعر بنوع من التَّطَهُّر الداخلي، عبر الأناشيد الناتجة عن شعاع خفي، وبرق ندي يملؤه بالرؤى.

تتغير وظيفة رمز (البرق) مرة أخرى، فيتخذه الشاعر سيفاً في يده، يواجه به سلطة الغباء والجهل في المجتمع عندما تغابي، واصفا نفسه:

« فارس

يمتشق البرق .. يفري سبلا .. في مهمه من سراب » [المتغابي، ص 61]

هكذا هو الشاعر، فارس سيفه البرق، يشق به سبلا للخلاص والنجاة، حتى وإن كان في مواجهة السراب، وما سيف الشاعر إلا قلمه أو شعره، ومن هنا نجد أن البرق يتحول إلى قلم في يد الشاعر، أو إلى إبداع شعري، يصلح به ما أفسد الجهل والغباء في المجتمع، خاصة وأنه صرح قبل ذلك قائلا عن المتغابي:

« يتغاوى..

عرشه كلمات

هى سر الرعد .. سر السحاب  $\gg$  [المتغابي، ص60-61

فما البرق إلا كلمات الشاعر، وهي عرشه الذي هو سر الرعد؛ أي الغضب والثورة، وسر السحاب الدال على الحزن والكآبة وعدم الصحو، أو الدال على الغيث والارتواء.

ومن خلال تتبع رمز "البرق"في ديوان المتغابي، وجدناه موزعا عبر مجموعة من السياقات، شكل فيها دلالات مختلفة نجملها في الآتي:

يا طائر البرق: الأمل

أتوسل للبرق: قوة متسلطة

يتوحد بالبرق والرعد: وحدة الوجود

يلف البرق جروح الهضاب: النماء والخصب

يتخطفنا البرق: الموت

بيده رعشة من بروق: أداة للثورة والتغيير

يخترق البرق: النار واللهب

البروق اختطفني .. برقا يغمسني بالرؤى: الإلهام ومصدر الرؤى الإبداعية

فارس يمتشق البرق: قلم الشاعر أو شعره.

ينتمي البرق إلى النار والاحتراق، وله وظائف أخرى وردت في القرآن الكريم، منها ما جاء في قوله تعالى: (يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشُوا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ فَا قُوله تعالى: ( هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْقَ حَوْفًا وَطَمَعًا فَامُوا) ، دلالة على الهداية وإنارة السبيل، وقوله تعالى: ( هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْقَ حَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنشِئُ السَّحَابَ الشَّقَالَ) ، دلالة على الأمل في فضل الله والخوف من غضبه، ومع ذلك فإن الشاعر انطلاقا من ذاته ومن علاقته بالطبيعة أعطى للرمز دلالات رمزية خاصة به، قد لا نجدها عند غيره من الشعراء.

من الرموز الطبيعية التي ركز عليها الشاعر بعض الحيوانات التي اشتهرت عند الناس بأها لا تَعْقِل مثل: الحمير والبغال، ولذلك رمز بها إلى أفراد المجتمع الراضخين القانعين بالهوان المتصفين بالغباء، حيث لا فرق بين هؤلاء الناس وبين تلك الحيوانات، ففي انعدام الفكر والوعي الحضاري يكثر الاقتتال بين هؤلاء لأتفه الأسباب، كما تسهل السيطرة عليهم لخوفهم من السلطة، وقد وضع الشاعر عتبة نصية، مهّد بها لقصيدة "بهائم وطيور"، تمثلت في قوله تعالى: (كَأَنّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ فَرّتْ مِنْ قَسُورَةٍ 3) مُ مُ قال في مطلع القصيدة:

« قال : ماذا أرى ؟

بقرا ؟ أم بغالا مدجنة وحمير

مدنا ؟ أم زرائب تحشر فيها

بهائم صماء ..

بكماء ..

عمياء

فهي هيم وتخبط في الظلمات

مرصعة باللجين

مزينة ببراذع من خملة وحريرٌ! >> [المتغابي، ص 100-101]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سورة البقرة، الآية **20** 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الرعد، الآية 12.

 $<sup>^{3}</sup>$  – القسورة: الأسد.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – سورة المدثر، الآيتان :51–50.

يتساءل عثمان لوصيف عن ماهية وحقيقة ما يرى، فأمامه مجتمع حيواني تم تدجينه، مدن بأكملها باتت زرائب لبهائم صماء بكماء عمياء، لا ترى نور الحق والحياة الحقيقية، أغْوَهُا المادة فخضعت واستكانت ورضيت بالهوان والوضاعة، ولا يختلف اثنان أنَّ هذه الحيوانات ما هي إلا نماذج بشرية سيئة، تعيش في محيط الشاعر، فهى:

«..ها هنا تتمرَّغ
 في حماً البرك الآسنات
 وتنبش ما في المزابل
 من فضلات وطعم حقيرْ
 وقمز الذيولَ الذيولْ
 تنشُّ الذبابَ
 وتقفلُ عائدةً للمعالف.. » [المتغابي، ص 101]

يتكلم الشاعر هنا عن طبقة معنية من المجتمع، إلها طبقة حاهلة ولكنها تملك المال والسلطة التي تخدم بها سلطة أكبر منها، فهي تقتات من المزابل وفتات تلك السلطة الأكبر، فتمكنت من إبعاد بقية أفراد المجتمع، وقد كرر الشاعر لفظ "الذيول" للإيجاء بأن الذيول الأولى رمز للحيوانية، والذيول الثانية دالة على السياط؛ أي الظلم والاستبداد الذي يمارسه هؤلاء على الطبقة الضعيفة من المجتمع، وتدل كذلك على استخدام هؤلاء المستبدين لفئة مأجورة يوظفوها خصيصا للحفاظ على مصالحهم أو لمواجهة المجتمع إنْ تطلّب الأمر ذلك، وتبقى فئة الجهلة:

«عند المساءات تجتر كل النفايات .. كل القشور وتقهقه مبتهجات بأن ورّثت للخلائف روثا .. وفرثا كثير ! » [المتغابي، ص 102] لاشك أن تلك الحيوانات الآدمية المتمكنة، تجتمع ليلا كالخفافيش، بعيدا عن الأعين، كي تتباهى بما حققت من رِبْح، وبما استحوذت عليه من أموال الشعب، وبتحطيمها لقدرات أبناء الوطن دون إحساس بعظم الجرم الذي اقترفته في حق الأمة:

فهذه الحيوانات لم تكتف بالسلطة السياسية و الاقتصادية، واحتكارها لفضاءات الأرض، ومَنْعِ غيرها من الاقتراب من محميًّاتها، وحرمانها من ثروات الوطن، ومن تحقيق مكاسب مشروعة، وإنما تجاوزت ذلك إلى تحطيم القدرات و «خصي الفحول» حتى يبقى المجال لها وحدها ترعى وتتهارج مسعورة كما قال الشاعر.

ليست قصيدة "بهائم وطيور" هي القصيدة الوحيدة التي رمز فيها الشاعر إلى بعض الحيوانات الآدمية بالبغال والحمير، فقد رمز لنفس الفئة من المجتمع في قصيدة "هي النار" بالسّعالي والدينصورات التي هرمت، والتي طالب الشاعر الناس بالثورة عليها وتطهير الأرض منها، وقال في قصيدة المتغابي إنه ليس من هذه الفئة الجاهلة الظالمة، ومع ذلك:

« ساورته

لوثة المس .. لما

سيق للإسطبل

مأوى .. الدواب ..» [المتغابي ص 61]

ومع ذلك لن ينتمي إلى فئة البغال والحمير والدينصورات، فهو يدرك حيدا أنه:

« بين أقزام

هنا .. تتباهى

وبغال

تزدهي .. في عجاب » [المتغابي، ص 63]

لقد وحد نفسه في طبقة اجتماعية رمز لأفرادها في قصيدة "هي النار" بالديدان، وعَبَّرَ عن انتمائه إليها على لسان عثمان لوصيف الشاعر (الثائر على عثمان الإنسان) في قصيدة "هجائية":

﴿ أنت.. من أنت ؟...
دودة تتزحلق بين الشقوق
وضب تكوَّم بين الصخور ْ
أنت .. من أنت ؟
حرباء تزحف مأخوذة
بطنين الذباب
وصهد الهجير ْ
ضفدع ينطوي
وينقنق بين الطحالب » [المتغابي، ص 96]

وتابع الشاعر وصف نفسه ببزاق القوقعة، والغراب، والوطواط، والغيلم، والعنكب، والسرطان، والبوم .. وكلها رموز للوضاعة والحقارة والمستوى المتدني، فقد ساءل نفسه عن نفسه قبل ذلك:

﴿ من أنت ؟
نذل ..خسيس .. حقيرْ
تدّعي فقه فلسفةٍ لست تُدركُها
وترومُ سنىً .. هو أبعدُ من أن تلامسَ
جوهرَهُ المستنيرْ ...» [المتغابي، ص 95]

يوحد فرق بين من يعاتبه عثمان الشاعر والفئة التي تنتمي إلى قطيع البهائم والحمير، لأن هذه الأخيرة مجموعة من الناس، استفادت من السلطة فأصبحت لها مكانة احتماعية وجاه ومال ويد طولى، تنفع بما وتضر وهي لا تملك المعرفة، أما من يعاتبه عثمان، فينتمي إلى فئة المستضعفين

في الأرض، بمن فيهم من أصحاب الفكر والثقافة، الذين من واجبهم الثورة على تلك البهائم وعلى ذيولها، إلا ألهم أناس سلبيون تجاه أنفسهم وتجاه مجتمعاتهم.

أعطى الشاعر لبقية الرموز الطبيعية دلالاتها المألوفة عند الشعراء، كأن يرمز لنفسه بالهزار والشحرور والبلبل، إشارة إلى الشاعر أو صوته، وقد فضل هذه الطيور على الدواب، و رمز بها إلى الذين ارتفعوا بعقولهم وأذواقهم، وهي الفئة الوحيدة في المجتمع التي قال بأنها:

«تعانق كل النجوم وتلثم كل البدور ملم تمضي .. وتمضي تشق العواصف تغترق البرق تغترق البرق والودق مشبوبة الجرح عاوية عاوية متغاوية وتعود إلى الأرض مغسولة بالنشيد لتعلن للبشرية عيد النشور ..» [المتغابي، ص 103-104]

يمثل الهزارُ والشحرورُ والبلبلُ الشاعرَ، بينما تمثل بقية الطيور فئاتٍ أخرى من المجتمع، منها الببغاوات للأبواق التي فتحتها السلطة، لتلمع بما وجهها ويديها أمام المواطنين، ويمثلُ الغرابُ والبومُ والخفاشُ نماذجَ بشرية سيئةٍ منها ما ينعق دون علم، وآخر لا يحسن إلا البكاء على الأطلال، وثالث لا يستطيع العيش إلا في الظلام.

وخلاصة القول في رموز الطبيعة: حشد عثمان لوصيف كمًّا هائلا من عناصر الطبيعة، واستطاع أن يمنح بعضها دلالات متعددة، مثل: النار والبرق، ووظف بعضها توظيفا يتلاءم مع المعجم الرمزي اليومي للمجتمع، مثل: الدينصورات والبهائم، والبغال والحمير، أما بقية الرموز الأخرى، فأعطاها نفس دلالاتها في الاستعمال الرمزي عند غيره من الشعراء.

## 07 ) الرمز الخاص

لم يكتف عثمان لوصيف بتوظيف الرموز التي لها مكانتها التاريخية والأدبية في الموروث الثقافي العربي، فاتخذ من نفسه رمزًا خاصًّا، وقناعا يعبِّر من خلاله عن رؤاه، وعن صراعه في الحياة بين المبادئ التي آمن بها والقيم السائدة في المحتمع، فقد تحول عثمان لوصيف في قصيدة "القيامة" إلى منقِذٍ وكائنِ أسطوريٍّ، يقوم بأفعال خارقة، ليخلِّص أمَّته في قوله:

« يتمرد عثمان هذا الهزار البرق هذا الهزار البرق ينتفض.. ينتفض من قبره . . ينعتق ينهض من قبره . . ينعتق يقهر الموت منتصرا يتوحد بالبرق والرعد يلوي المدى بيد يطوي المدى بيد وبأخرى يشق نفق وبأخرى يشق نفق في صحارى الرماد في صحارى الرماد ويدلج .. يدلج نحو الفلق » [المتغابي، ص18-19]

لقد بنى الشاعر هذه القصيدة بناء رمزيا متدرجا نحو أفق دلالي متزايد، في كل درج ينمو التكثيف والتوتر والتجريد، وتتوالى الرموز على التسلسل الفعلي الآتي: يتمرد، ينتفض، ينهض، يقهر الموت، يتوحد بالبرق ... يدلج نحو الفلق، ويتجلى عثمان ثائرا متمردا، رغم كونه مخلوقا جميلا حسن الصوت، ما يُحدث نوعًا من المفارقة بين الطبيعة والوظيفة.

يرمز عثمانُ الهزارُ في النص إلى الشاعر، وإلى صوته في النص، إذْ لم يجد قناعا أفضل من ذاته أو معادلا موضوعيا يحوي تلك الدفقة الشعورية الغامضة غموض الانبعاث في القيامة، فابتكر من ذاته رمزا، لأنه مثلما « يتعامل الشاعر المعاصر مع الرموز القديمة فإنه يخلق كذلك الرمز الجديد وينشئ الأسطورة الجديدة. وهو في هذا يحتاج إلى قوى ابتكاريه فذة يستطيع بها أن

يرتفع بالواقعة الفردية المعاصرة إلى مستوى الواقعة الإنسانية العامة ذات الطابع الأسطوري»<sup>1</sup>، وقد استطاع عثمان لوصيف أن يحقق الإبداع الرمزي في شخصه، إذْ كان بإمكانه أن يوظِّف أيَّ شاعر أو أديب عربي آخر رمزا لثورته، لأن الأدب ثورة على اللغة وثورة على الواقع، فإن لم يتميز بتلك الخصوصية، لم يُحْدِثْ تغييرا حقيقيا، يمنحه التَّفرُّدُ بالإبداع.

رأى عثمان لوصيف في شخص عثمان الشاعر رمزا للأديب الرسالي الحالم بالنبوة والتغيير، ولادراكه أن كل دعوة جديدة وأن كل تغيير سيواجّه لا محالة بالرفض، ورغم كونه كائنا أسطوريا منقذا ساعيا لحياة جديدة، يمتلك قوى حارقة، فهو يستجدي الأرض بما عليها من بشر، أن تساعده على أداء رسالة التغيير يقينا منه أن المهمة واجبة على الجميع:

« آه .. يا هذه الأرض
 كوني له سدة
 ثم غني لمعجزة البعث
 واحتفلي بفتاك النبي
 وصوفيك المحترق » [المتغابي، ص20]

يُعرَفُ الهزارُ بأنه طائر مُغرِّد، ليس من طبيعته النَّزَقُ، وهو يرمز \_ كما أسلفنا \_ إلى الشاعر الذي سيتمرد على القهر والظلم، مِنْ وهن وضعف، وسينهض من قبره وينعتق، ليقهر الموت، وهُنَا يبدأ الإيحاء الأسطوري في التجلي، ففي قهر الشاعر للموت حضور رمزي لطائر الفينيق، ومن ثَمَّ يتحول الشاعر إلى كائن أسطوري، يملك قوة التغيير، حين يتوحد بالبرق والرعد ويطوي المدى بيد وبأخرى يشق نفقا في صحاري الرماد، وينهض كي يتخذ سبيله إلى الحياة من الموات.

كان بإمكان الشاعر أن يستدعي أية شخصية أدبية، تعادله أو يتخذها قناعا له، مثلما فعل مع شخصية الجاحظ وأبي العلاء المعري، ولكنه آثر الخروج عن نمطية التماهي مع التراث، ليجعل من ذاته أنموذجا إنسانيا في شكل رمز خاص؛ « والجزء الجوهري للنموذج الإنساني في الأدب

\_

<sup>1 –</sup> عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، ص 187.

يرجع أصلا إلى عبقرية الكاتب، إما بابتكاره ومنحه السمات المراد اتخاذها مثالا عاما في ناحية من النواحي، وإما بالتأويل لجوانبها التاريخية إذا أخذها الكاتب من التاريخ  $^1$ ، وبتوظيفه لذاته يكون الشاعر أكثر انسجاما مع التجربة الإبداعية، حيث تأتي متكاملة أفضل من توظيفه لرمز حاص آخر، لأن اسم الشاعر أقرب نفسيا إلى المتلقي من اسم أي شخصية أحرى في النص.

في قصيدة «هجائية» يأتي الرمز الخاص عثمان لوصيف في صورة ضمير الشاعر، يؤنبه ويحاسبه على أخطائه، وسلبيته، وضعفه، وعجزه، ويكفي أنه وصفه بــ«النذل، الخسيس، الحقير» ونعته بــ«الدودة، الضب، الحرباء، الضفدع، الوطواط، العنكب»، ثم سائله بعد ذلك وبيَّنَ له حقيقة واقعه وماذا يجب عليه أن يفعل:

﴿ أَينَ .. أَينَ المُفَرِ؟ جبانٌ من اعتزل البحر والعاصفات وعاد إلى هدهدات النخيل ليقبع مثل الأسيرْ ﴾ [المتغابي، ص97–98]

إنه يؤجج في نفسه الثورة على ذاته الراضية بالانكفاء على المكان الذي شده إليه الحنين، لقد ترك البحر، وهو رمز للمغامرة ورمز للعطاء ورمز للحياة، ليعود إلى الحياة الهادئة البسيطة في الصحراء حيث يقيم، وحيث ذكريات الصبا والشباب، ليعود إلى الرتابة والملل، وكأنه يحيا أسيرا لسلطة الماضى.

عثمان الإنسان يحرض عثمان الشاعر على الثورة، تلك مفارقة عجيبة، لأن الأولى أن يثور الشاعر على الإنسان، ولكن حدث العكس، عندما رأى الإنسانُ أن الشاعر فيه مقصر في أداء رسالته، تحوَّل إلى ضمير يعاتب الشاعر ويستنفره:

أنت .. من أنت ؟

-

<sup>122.</sup> محمد غنيمي هلال: <u>الموقف الأدبي</u>، دار العودة، بيروت، 1977، 192، ص12.

لا .. ثم لا .. !!

أنت سيد كل الحلائق
كل الورى
ملك الشمس والأغنيات ..» [المتغابي، ص98]
إلى أن يقول:
وتخوض في لجمج الموت
تغشى الطلاسم
وتغشى الطلاسم
وتغشى الطلام الأخير وتغشى الظلام الأخير وتفيض الجمال على الكائنات
قد جناح السلام على وجع الأرض
تجري المياه وتحيي الزهور ... المتغاب، ص99]

هكذا يستفز الإنسان في الشاعر القدرة الكامنة في أعماقه للتغيير، والتي ذوت بعودته إلى هدهدات النخيل، ليقبع مثل الأسير، فهو قادر على المغامرة والانطلاق والانتصار والتغلب على قالكه وفنائه، فهو سيد كل الخلائق، وبإمكانه أن يغامر صوب الموت، ليعيد للوجود بكارته، ويعيد الجمال إلى الكائنات إلا أنه يستدرك على ذاته وكأنه يفيق من حلم:

( آه ! لكنما قدماك مكبلتان
 جناحاك منكسران
 أيا سيدي في المحيطات
 أو في الفضاءات
 يا زورقا أزليا
 ويا طائرا تتحاماه كل الطيور ! » [ المتغابي، ص99]

على الرغم من تلك القدرة التي استفزها فيه ضميره الحي، كي يقوم بالتغيير الواجب عليه، إلا أن الواقع الاجتماعي الذي يعيشه الشاعر والظروف المحيطة به، تمنعه من استغلال تلك القوة فقدماه مكبلتان، وجناحاه مكسوران، وهو مرتبط ملتصق بالأرض، لا يمكن له أن يخوض في لجج المحيطات، ولا الطيران في الفضاء، لأنه محاصر بالعجز والضعف.

في ديوان المتغابي قصيدة بعنوان(آسيا)، إذا أخذنا بظاهر النص بدا لنا أن القصيدة وجدانية، وأن الشاعر فُتِنَ بجمال امرأة في مدينة (عنابة) الجزائرية، وأنه بعد فراقها اشتد به الشوق والوجد، وأنه كه ما يعانيه العاشق من آلام وأحزان، وهو ما صرح به الشاعر في ثنايا القصيدة، ولكن ذِكْرَ الشاعر لاسمها، واختياره عنوانا للقصيدة يجعل من هذه المرأة رمزا خاصا، يخرج بها من محيطها الآدمي الإنساني إلى دلالات أخرى.

وبإعادة قراءة النص ثانية، نحد أن هذه المرأة ترمز إلى الوطن، وهو أسلوب دَرَجَ عليه الشعراء، ولا يستبعد أن يكون الشاعر مقلدا في ذلك، فـ« استخدام رمز المرأة دلالة على الوطن، ليس جديدا في الشعر الجزائري الحديث، فقد كان استخداما معروفا عند الشعراء المحافظين، والوجدانيين معا »<sup>1</sup>، فإن لم تكن (آسيا) معادلا موضوعيا كليا للوطن، فهي جزء منه فهي في بوح الشاعر:

وجدٌ يعصف ومواويل من أرض بلادي من عنابة لا أمريكا أو روسيا...» [ المتغابي، ص 106]

ترمز (آسيا)، هذه المرأة الجزائرية الجميلة، إلى الوطن، وإلى سحره الذي لا يوجد في غيره من الدول العظمى، التي امتلكت قوة السلاح والاقتصاد، ولكنها لم تمتلك قوة الجمال والسحر.

يسائل الشاعر (آسيا) مرددا نداءاته:

\_

<sup>1 -</sup> محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث اتجاهاته وخصائصه الفنية، ص560-561.

يا أنتِ
يا هذي البهية
يا جوى ينثال
يا أغرودة تغشى الطبيعة في شغبْ
يا أغرودة تغشى الطبيعة في شغبْ
يا نجمة الإمساء غمسها الذهبْ
مهلا .. دمي ظمآن
والنيران تزفر في حشاي
وتلتهبْ >> [ المتغابى، ص 107–108 ]

كل هذا الحب لا يكون لامرأة إلا إذا رأى الشاعر فيها صورة الوطن الحبيب، المتفرد بالجمال والسحر، وما هذه النداءات المتكررة إلا إلحاح على الإفصاح والبوح لهذه المرأة (الوطن)، التي لم يعرف مثلها امرأة من قبل في الجمال، ولم يعشق كل هذا العشق امرأة من قبل:

أحببتُ كل جميلة لكنني مذ قمت في عينيك أنتِ هفا السحابُ وتموجتْ بالورد كل خميلةٍ وتألق النارنجُ والفيروز ذابْ » [ المتغابي، ص 108]

قد لا تكون (آسيا) رمزا للوطن الجميل، وإنما هي رمز لحلم جميل ظل الشاعر يلاحقه، كي يحققه، لكنه استحال عليه، فهو يتأسى في هذه القصيدة بها، للخلاص من الأسى والخيبة، فهو يقول متضرعا واصفا مأساته:

> « شردتُ وحدي في المدائن خلف طيفكِ .. راكضا عبر الضباب ورجعتُ مخبولا

أسائل عنكِ من أرض لأرض كل عصفور.. كل عصفور.. ومن باب لباب على المساب على المساب كل أحلامي حتى تلاشت كل أحلامي المتابي. ص 108-109 ]

هكذا تتحول تلك المرأة إلى حلم افتتن به الشاعر، فهو يركض خلفه عبر الضباب، من أرض لأرض، يسائل كل عصفور ويطرق في سبيله الأبواب، وفي الأخير، ضيَّع في ملاحقة ذلك الحلم جميع أحلامه، وانتهت آماله وأحلامه سرابا في سراب.

قد تكون (آسيا) رمزا صوفيا أو رمزا لقيم أخلاقية أو إنسانية، فـ « المرأة في كثير من الموروث الثقافي صورة نموذجية تكافئ التعبير الرمزي عن موضوعات متنوعة، وكثيرا ما رمز بجا الشعراء المعاصرون لمعاني العدالة والحرية والحقيقة والحياة، بَلَهُ التعبير من خلالها عن نار الحب الإلهي » أ، خاصة وأن هناك علاقة وطيدة بين الغزل العذري والشعر الصوفي، فالمرأة في قصيدة "آسيا" مصدر للمتعة الرُّوحية، ومصدر للحرمان المرغوب، والشوق والوجد المتسامي، فالشاعر كان متَعفّفا مترفّعا عن شهوة الجسد، لأنه رأى فيها قوة وعظمة الخالق وجماله:

« سبحانَ بارِئِكِ الذي سوَّاكِ حتى صِرْتِ من عسلٍ يشفُّ ومن حليبْ » [ المتغابي، ص107]

إنه الصفاء الروحي، والتعلق بعظمة وبجمال الخالق تعالى صفاء العسل وحلاوته وصفاء الحليب ونقائه، فهو يستمتع بالتُّقى، ويتلذذ بالشقاء في نعيم الحب الإلهي:

<... وأنا التَّقِيُّ .. » [المتغابي، ص108]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- عاطف جودة نصر، <u>النص الشعري ومشكلات التفسير،</u> ص179.

يمنح التُّقَى \_ في العادة \_ صاحبه امتلاء الروح والطمأنينة والراحة النفسية والسكينة، ويشعره بالسعادة الأزلية، لصلته بخالقه عبر تقواه، فهو يتنعم بالشقاء في هذا الحب ويتنعم بمرارة الوجد بحلاوة الإيمان، فالمتصوف يعذب نفسه بالحرمان، كي يشعر بالسعادة الأزلية في رحاب الخالق، ويتحول ذلك الشقاء والألم إلى نعيم روحي، لا يتحقق إلا للزهاد المنقطعين عن شواغل الدنيا وملذاتها.

يناجي الشاعر (آسيا) ويستعطفها، ويرجو حناها، بين حرائق الروح ووحل الدروب، يسترجمها ويسترحم الله أن تمد يدها، وتمسح جفنيه وهدبه، وهذا الربط بين المرأة والله فلسفة صوفية، تكون فيها « معرفة المرأة من خلال عاطفة الحب المتوهج موصلةً إلى الله » أ، فحضور المرأة في لغة المتصوفة يرمز للحمال الإلهي، وبالتالي تكون رمزا للمحبة الإلهية، لذلك رأى فيها الشاعر مصدرا للرحمة، ورأى فيها خلاصه الإلهي مما هو فيه:

﴿آه .. حنانيكِ
الحرائق مزقت كبدي وقلبي
وخطاي ساخت في الوحول
وساخ دربي
إني أموت صبابة
رهماكِ .. بل رهماكَ ربي
مدي يديكِ
ومسّحي جفني .. وهُدبي » [ المتغابي، ص109]

لقد وجد عثمان لوصيف في هذه المرأة رمزا حاصا كشف من حلاله عما حص به الله بلاده من جمال وسحر، كما وجد فيها حلما مستعصيا لاحقه كي يتمكن من تحقيقه وضيَّعَ في سبيل ذلك كل أحلامه، ولكنه عاد أدراجه خائبا، ورأى فيها الجمال والقدرة الإلهية على التغيير، فهو يرجوها أن تخلصه من الوحل والاحتراق الذي هو فيه.

<sup>152</sup> عاطف جودة نصر، الرمز الشعري عند الصوفية، ص-1

أعطى الشاعر للرمز الخاص أهمية كبيرة قد تصل مستوى بقية الرموز في ديوان المتغابي، وتميز عن غيره من الشعراء بالاستناد إلى ذاته، وابتكاره من (عثمان لوصيف) رمزا للشاعر الثائر والإنسان المقهور، ليمارس من خلاله البوح والتنفيس عن مكبوتاته ومواقفه.

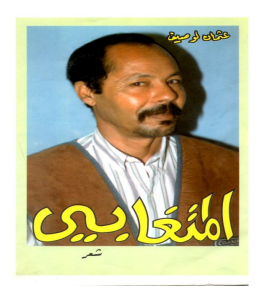
## ثانيا: التشكيل الرمزي الفضائي

يتجسد البعد الرمزي لفضاء النص في مجموعة من التشكيلات المرئية الدالة، منها الخطوط والألوان والرسومات والصور المدعمة للمتن وتوزيع السطور الشعرية وبناء هيكل القصيدة، ويمارس الفضاء الطباعي تأثيره في المتلقي كما تفعل الكلمات تماما، ولذلك حاول البحث قراءة فضاءات ديوان المتغابي الطباعية، باعتبارها نصوصا أيقونية رامزة، تؤدي وظيفة إيحائية مصدرها رؤى إبداعية تستغل كل طاقات اللغة وأدوات التوصيل في التعبير عن الأحاسيس والأفكار، وتغري المتلقي بالسعي خلف كوامنها انطلاقا من غلاف العمل الإبداعي وانتهاء بإيقاع الكلمات.

### 01) قراءة في غلاف الديوان

قد لا يهتم القارئ \_ أحيانا \_ بغلاف العمل الشعري، بقدر ما يهتم بما تحمله القصائد من دلالات وأبعاد وجماليات، إلا أنه مع احتفاء السمياء بجميع العلامات التي تشتمل عليها الإنتاج الأدبي، أعطى للنصوص الموازية أهمية كبرى، باعتبارها جزءًا لا يتجزأ من العمل الإبداعي، بما في ذلك غلاف الديوان، خاصة إذا كان يشتمل على عناصر دلالية موحية، يريد الشاعر من خلالها سحر المتلقى.

يجد المتأمل لديوان المتغابي أن واجهته الخارجية (الغلاف) قد ضمت اسم الشاعر (عثمان لوصيف) وكلمة "المتغابي" مرسومة بخط التوائي على صورة الشاعر، وكلمة شعر خارج إطار الصورة، ما يوحي من خلال القراءة الأولى (السطحية) لمحتويات الغلاف أن "المتغابي" هو صاحب الصورة، وهو الشاعر عثمان لوصيف.



وبإعادة النظر في الصورة، وتتبع جزئيات العناصر الإيحائية فيها، نحد أن صاحب الصورة قد أشاح بوجهه قليلا، لكن عينيه اتجهتا نحو الناظر بنوع من المكر، الذي تؤكده شبه ابتسامة بلهاء مصطنعة، تخفي ما تخفي مما لا يريد الشاعر التصريح به، إضافة إلى الظل الداكن خلف الصورة، ولنا أن نتساءل كيف حدث ذلك ؟ فعادة ما يعمل المصورون في إنتاج الصور الشمسية والتذكارية والسينمائية على إخفاء الظلال عن طريق تقنيات معينة في الإضاءة، وهو ما نحده في جميع صور الشاعر الموضوعة في الصفحة الخلفية للغلاف من كل ديوان، إلا أن الأمر جاء مختلفا في ديوان المتغابي.

يبدو أن عثمان لوصيف هو الذي احتار أن تكون صورته بهذه الإيحاءات على غلاف الديوان، فقد كان باستطاعته أن يختار وضعية أخرى في صورة تُعَرِّفُ به كما في بقية الدواوين، أو يختار رسما تعبيريا أو تجريديا مثلما يفعل غيره من الشعراء المعاصرين، ذلك أنه « مهما اختلف وعي الشعراء بهذا الأيقون فإن محلل الخطاب الشعري مطالب باستكناه دلالته وأبعاده، لأنه ليس تحصيل حاصل، أو حشوا يمكن الاستغناء عنه، ولكنه أحد مكونات الخطاب الشعري» أو بالتالي فإن الصورة التي على الغلاف \_ حتى وإن كانت صورة عثمان لوصيف الإنسان والشاعر في آن واحد \_ فهي لا تمثلهما، لأنها رمز للمتغابي باعتبارها تجسيدا أيقونيا لعنوان الديوان المدون على الغلاف.

-10/9 عمد الصالح خرفي : فضاء النص/نص الفضاء، ص-10

وبالإضافة إلى الصورة الرمزية على واجهة الديوان، نجد الخط الملتوي المليء بالتعرجات والانحناءات، والذي تمت تعبئته بلون أصفر، ما يوحي بأن لها بعدا رمزيا يعبر عن شخصية المتغابي وحالته النفسية والاجتماعية، كما يمكن تأويل الزرقة السماوية الصافية خلف صورة "المتغابي" بأن المرجعية التي انطلقت منها فكرة التغابي منبع رسالي نقي خالص ينهل منه المتظاهر بالغباء.

كل ما على الغلاف ليس بريئا، ولا يمكن أن يُقْرَأُ بسذاجة، فالصورة ليست مجرد أيقون يحيل على عثمان لوصيف الإنسان وكفى، والظلال التي خلفها ليست خطأ تقنيا وقع فيه المصور، وإشاحة وجه الشاعر ونظرته وابتسامته الماكرة ليست هي الأخرى ناتجة عن حالة نفسية انتابت الشاعر أثناء التصوير فحسب، وكذلك تعرجات الخط وصفرة لونه، فجميعها رموز موحية بالتأكيد، لأنها جاءت واجهة لديوان شعري عنوانه "المتغابي".

ليس الغلاف \_\_ بعنوانه وصورته وألوانه \_\_ بعيدا عن دلالات ما في الديوان، و < من هنا يكوّن التأويل إمكانات مفتوحة وسيرورة دائمة، فالشكل يخترق المضمون لينبثق معنى أفسح ويشكل معنى أوسع > ، فقد حعل الشاعر من الغلاف مجموعة من التشكيلات المختلفة الموحية، والتي ترمز إما إلى "المتغابي"، أو إلى ما له علاقة به لمواجهة الواقع.

استغل الشاعر العناصر الأيقونية المتكاملة، وكشف بها عن دلالات رمزية غير التي ينبئ بها ظاهر الشكل الخارجي للغلاف، فقد اجتمعت الصورة والخط واللون واللفظ لتمنحنا كونا آخر من المعاني، التي تكشف عن أنموذج جديد من البشر، وأسلوب جديد في المعاملة، اتخذه إنسان هذا العصر ليفصح من خلاله عن آرائه وأفكاره، ويواجه به ما يعترضه من مصاعب الحياة، ويعبّر به عما يختلج في نفسه أو يعارض به سلطة الآخر دونما حرج.

لا يمثل "المتغابي" أنموذ جا في النفاق الاجتماعي القائم بين الأفراد والجماعات والدول فحسب، وإنما هو أسلوب في الحياة، يجعل الإنسان في إدراك ووعي تام، بما يحدث حوله، دون أن ينتبه إليه الآخرون، ويتابع كل شيء وكأنه لا يعرف شيئا، ويفقه كل شيء وهو في نظر الآخرين

 $<sup>^{-1}</sup>$  رجاء عيد: القول الشعري، ص 188.

لا يعرف ولا يفهم شيئا، فإذا استغفله أحدُهم كان له الخيار أن يمارس بالتغابي فعلَ الاعتراض أو يَقبَل الاستغفالَ على مضض حين يكون غيرَ قادر على المواجهة بالأساليب الالتوائية.

تدعم هذه الفكرة عبارات عديدة، خاصة حين يؤكد على فعل التغابي والإسراف فيه، كما في قوله:

« يتغابى مسرفا في التغابي فيلسوف .. سيم خسف التراب » [المتغابي، ص 55]

هناك دافعان إلى التغابي، الدافع الأول هو أن هذا الشخص فيلسوف له رؤية ووجهة نظر في الحياة يريد تبليغها، أما الدافع الثاني فهو إعراض الناس عن دعوته، بل إهانتهم واحتقارهم له، ولذلك تمادى في التغابي، فهو:

﴿ يُتَقَنُ التَمُويَهُ لِيسَ عَلَيْهُ لِيسَ عَلَيْهُ لِيسَ عَلَيْهُ وَارْتَيَابِ ﴾ [المتغابي، ص 64]

يشير إسراف هذا الشخص في التغابي وتفننه في إتقانه إلى شدة غباء المجتمع، إذ لا يمكن أن يتفطن إليه غيره، دلالة على أن أفراد المجتمع أغبياء تعوزهم الحكمة والنباهة والذكاء، فوجد الشاعر نفسه مرغما على الترول إلى مستوى أفراد المجتمع والتظاهر بما هو سائد حتى يستطيع التواصل معهم بشكل طبيعي بالنسبة لهم.

### 02) رمزية الفضاء الطباعي

تعتمد القصيدة المعاصرة في إنتاج الدلالة على شكلها الخارجي ويعد جزءًا من المعنى الذي يقصد إليه الشاعر، ذلك « أن واقع القصيدة، كحضور مشخص في هيكل ما، هـــو شكلها،

فشكل القصيدة هو القصيدة كلها، لغة غير منفصلة عما تقوله، ومضمون ليس منفصلا عن الكلمات التي تفصح عنه  $^1$ ، فكل ما في القصيدة وما حول القصيدة يشكل مضمونا إضافيا، يثري دلالات الألفاظ والتراكيب.

وقد تم تناول غلاف الديوان باعتباره فضاءً طباعيا، تتشابك رموزه وإيحاءاته ودلالاته، انطلاقا من التواءات الخط في كتابة العنوان (المتغابي)، والصورة التي على الغلاف، التي لا تدل على (عثمان لوصيف الشاعر والإنسان) بقدر ما ترمزا ترمز إلى شخص المتغابي، بإشاحة وجهه، ونظرته، وابتسامته، والظلال التي خلف صورته والألوان المحيطة به.

أما داخل المتن الشعري، فإن أغلب مساحات البياض والسواد لم يأت عفويا، فقد تعمد الشاعر ترْكَ فراغات في بعض القصائد، وتشتيت الألفاظ دون داع لذلك، وكسر خطية السواد بتمزيق حسد قصيدة عمودية، إضافة إلى الفراغات التي ترمز إلى كلام محذوف لم يرد الشاعر أن يصرح به، فعبّر عن المحذوف بلغة الصمت التي قصد من ورائها امتداد صوته إلى أبعد مدى ممكن من الكلام الذي لا يقال.

قسَّم الشاعرُ هيكل النص في قصيدة (هي النار) إلى ثمانية مقاطع، يحتوي كل مقطع منها على ثلاثة سطور في الغالب، وبين كل مقطع ومقطع ترك مساحة سطر فارغة، للفصل بين دلالات المقاطع، إلا أنه في المقطع الرابع فصل السطر الأول عن السطرين التاليين، فتشكل الفضاء الطباعي في الآتي:

« سعالي العصر هاربة وكل الدينصورات التي هربت على الأنقاض تنهار ( فراغ ) ستجرفكم هي النار ( فراغ )

<sup>1 -</sup> أدونيس: مقدمة للشعر العربي، ص111

وكالطوفان تحملني على فلك مباركة (فراغ) أنا نوح .. ومن وهجي تعم الكون آيات وأنوار » [ المتغابي، ص 05]

رغم ثراء القصيدة بالرموز وكثافة الدلالات فيها، أوحى الشاعر من خلال فصل الجملة الشعرية «ستجرفكم هي النار» عن غيرها من السطور، بأن القصيدة مختزلة فيها، فهذه الجملة تمثل على حد قول محمد مفتاح "قلب القصيدة"، « وهو ما نصطلح عليه باسم البؤرة أو بيت القصيد، أو الجملة الهدف ولا يعني هذا أن ما قبلها وما بعدها حشو يمكن الاستغناء عنه، وإنما نجعله سببا ونتيجة »<sup>1</sup>، والملاحظ أن جملة "ستجرفكم هي النار" جاءت في قلب النص أو وسطه، وانفصلت عن مقاطعه الأخرى، لتشكل وحدها مقطعا من مقاطع القصيدة، فهي عنوان القصيدة مسبوق بكلمة "ستجرفكم"، وتدل على وظيفة لا تنتج عن النار وإنما تنتج عن الماء المتدفق بقوة.

ركز الشاعر على هذه الجملة الشعرية كي يبيِّن ألها تختزل القصيدة كلها، فهي عنوان ثان داخل النص، وبالتالي فإن مساحة السواد التي تشغلها ومساحة البياض التي تحيط بها، ترمز إلى دلالة مختزلة في هذه الجملة، وعلى العكس من ذلك، توجد فراغات ومساحات بيضاء تركها الشاعر في قصائد أحرى للقارئ كي يشركه معه في إنتاج النص، مثل قوله في قصيدة "شلل":

«قال: أنشط في عالم الشغل كالآخرين .. فلم يستطع! قال: ..

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد مفتاح: دينامية النص، ص 73.

قال: ...

## وقال: .. فلم يستطع! >> [ المتغابي ص17

إن الفراغات التي تعمد الشاعر تركها بعد قال: .. مساحة دالة في النص، « إذ لا يمكن أن يكون الفضاء الشعري في القصيدة اعتباطيا، حتى في وجود علامات الترقيم، بل عدم وجودها إشارة لما تحمله الذات من معان لا تستطيع التعبير عنها بالرموز اللغوية، إنه بعبارة أخرى البياضات التي يتوهم القارئ أنه يملؤها، بيْدَ أنها في الحقيقة مملوءةٌ برموز لا مرئية  $^1$ ، إنها تعبير صامت عن مسكوت عنه لسبب ما، وقد يكون الصمت أبلغ من التصريح أحيانا.

أما بالنسبة لعلامات الترقيم والوقف فإنما تعوض رمزية الصوت في الاستعمال الشفوي للقصيدة، حيث « تأخذ هندسة البياض أو العلامات غير اللغوية ( العارضة نقاط الحذف، نقاط التوقف، الاستفهام، التعجب، الفاصلة المنقوطة، الشولتان) شرعيتها في الوظيفة البنائية التي تحيل إليها وتبرزها» وقد تطرقنا في رمزية النبر والتنغيم إلى أن الشاعر في إلقاء قصيدته يركز على بعض الكلمات، كي يوحي للقارئ بقيمة مهيمنة في النص، يوحي له بالوقوف عندها، لإدراك ما تحمله من معان أو جماليات، « ولما حلَّ المكتوب محل الشفهي غدت نقاط الحذف والبياضات، وعلامات الترقيم وطريقة تنظيم السطور على الصفحة، هي الشفرة ( cod)، أو القانون الذي يوجه المتلقي في عملية القراءة لمعرفة ما خفي عنه » وهو الأسلوب الرمزي الذي اعتمده عثمان لوصيف في أغلب هذه القصائد، حاصَّة علامات الاستفهام وعلامات التعجب والنقاط المتتالية.

استعمل الشاعر في قصائد المتغابي علامة التعجب بدلا من النقاط المتتالية، كما استعمل النقاط المتتالية قبل علامة الاستفهام أو بعدها، وغيرت علامات الاستفهام ونقاط الحذف مواقعها لحاجة في نفسه, ومثال ذلك قوله في قصيدة الحمامة الأسيرة:

<sup>1-</sup> شادية شقروش: سميائية الخطاب الشعري في ديوان مقام البوح للشاعر عبد الله العشي، عالم الكتب الحديث، أربد، الأردن،2010، 248، ص198.

<sup>2-</sup> محمد الصالح خرفي: فضاء النص/نص الفضاء، ص87.

<sup>198</sup> – شادية شقروش: المرجع السابق، ص

هكذا تتموضع علامات الوقف وتتبادل الأدوار، في الفضاء الطباعي، ويبدو أن الشاعر يدرك ذلك حيدا، لأن الأمر انسحب على أغلب قصائد الديوان مثل: قفا نبك، السحناء، من يوميات العاصمة، حاحظيون، بحائم وطيور، وغيرها..

يوجد أنموذج آخر لتشكيل الفضاء الطباعي، وهو اتخاذ عنوان قصيدة "ثم قل: أنا شاعر" لازمة لمقاطع القصيدة، وتأخيره عن المسافة البادئة بالنسبة لبقية سطور القصيدة، وهي عملية لا يمكن أن تكون عفوية أو اعتباطية بأية حال من الأحوال، فلماذا إذن كرر الشاعر اللازمة في آخر كل مقطع ؟

قد تكون الإجابة عن التساؤل السابق هي أن الشاعر أراد أن يميز القفل أو اللازمة عن بقية السطور باعتباره عنوانا للقصيدة ومركز دلالتها ومحور معانيها، وقد يرمز إلى حالة نفسية أو إلى احتزال الدلالة في العنوان، فجاء كل مقطع كالآتي:

ندى

وهديلا

يرش الدبي

بالمني .. والبشائر

ثم قل : أنا شاعر !» [ المتغابي، ص 35 ]

جسَّدَ الشاعر هيكل هذه القصيدة في شكل لولبي، تدُورُ دلالات مقاطع القصيدة بين مطلع كل مقطع وبين خاتمته دلالةً على توالد المعاني ودوراها حول رسالة الشاعر في الحياة، فقد ختم الشاعر كل مقطع من القصيدة بـــ "ثم قل أنا شاعر وبدأه بعبارة "ضع يديك" قائلا:

ضع يديك على الجمر...

ضع يديك على الرمل...

ضع يديك على الماء...

ضع يديك على ناردين الحبيبه...

ضع يديك على الملكوت...

ضعْ يديك على شفرة الموت...

ضعْ يديك على ذرّة من بريق الهباء...

ضع يديك على زفرات السنادين...

ضعْ يديك على لغز هذي الغاويات...

أيلحُّ الشاعر في كل مرة على وضع يده على الجمر، والرمل، والماء، وناردين الحبيبة، والملكوت، وشفرة الموت، وذرة من بريق الهباء، وزفرات السنادين، ولغز هذي الغاويات، فبدأ رسالته بالمعاناة والاحتراق، وانتقل بعد ذلك إلى التشبث بأصالته وارتباطه بالتراب الذي خُلِقَ منه وسيعود إليه، ثم بلغ الحياة متمثلةً في عنصر الماء، تلك الحياة التي يريدها لأمته، كي يجد هو في جمال الحبيبة معنى الإحساس بالحياة، ويتَّحد مع عناصر الوجود بوضع يده على الملكوت ويتواحد في ضلع كل الخلائق و الكائنات، ومنها تبدأ ثورته على الواقع ليُطهِّر الأرض بشفرة الموت.

يوحد أنموذج آخر من التشكيل الرمزي في الفضاء الطباعي، مارس فيه الشاعر تفتيت بنية النص العمودي، فبرغم الإحالة التي أشار بها إلى أن القصيدة من بحر المديد في الهامش السفلي للصفحة أن أي أن القصيدة عمودية، ذات صدر وعجز وقافية وروي، إلا أنها جاءت مفككة، مبعثرة البناء، ولولا الإحالة في الهامش لاعتقد القارئ البسيط أنها من الشعر الحر، لأنها جاءت على الشكل الآتي:

« يتغابى مسرفا .. في التغابي فيلسوف ... سيم خسف التراب

بين أميين جاعوا .. فراحوا يمضغون التين .. مثل الدواب » [المتغابي، ص 55-56]

وكان في الأصل أن يكون فضاؤها الطباعي الطبيعي التقليدي كالآتي:

يتغابى مسرفا في التغابي فيلسوف سيم خسف التراب بين أميين جاعوا فراحوا يمضغون التبن مثل الدواب

فما الدافع إلى إعادة تشكيل القصيدة في إطار غير إطارها التقليدي ؟ أهو دافع التجريب؟ أم غاية جمالية يسعى الشاعر لتحقيقها؟ أم إعادة توزيع لألفاظ الأبيات هروبا من قممة التقليد، خاصة وأن قصائد ديوان المتغابي كلها من الشعر الحر؟ وقد يكون ذلك إيحاءً بأن ما كان في المحتمع بناءً متماسكاً صار اليوم هشا ومفككا، وأن ما كان أصيلا غيَّر تُوبَه و لم يعد كما كان، وأن المقدس نال من قداسته التدنيس، ففقد هيبته ومقامه.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر هامش الصفحة  $^{5}$  من ديوان المتغابي.

يُفْهَمُ من الإحالة في أسفل الصفحة أن القصيدة "خليلية"، وتحشيم بنيتها الشكلية يرمز إلى عدة حالات منها: ذات الشاعر المهتزة، أو خلخلة في بنية المجتمع وأصالته وتفكيك جذوره، أو ما يمارسه الشعراء من تقليد أعمى في الشعر الحر، «والقصيدة المعاصرة إذ تتشكل على هذا النحو الذي يؤلف بين الأضداد، ويوحِّد بين عناصر التراث لا تدل على رغبة في الإغراب والاغتراب... وإنما على إرادة لتثبيت الانتماء » ألى تاريخ الأمة وأصالتها، وهو ما تثبته الإحالة في هامش الصفحة، أما بالنسبة لتشتيت بنية النص فهو إشارة رمزية إلى واقع معين.

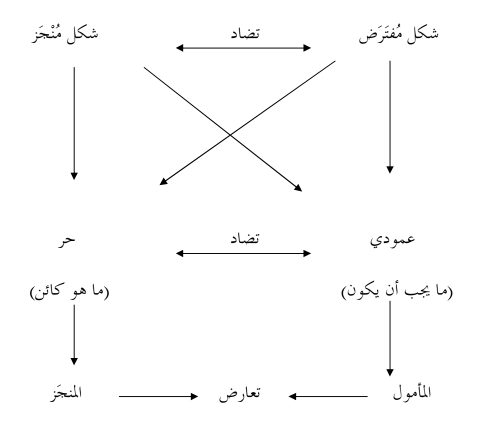
تشير الإحالة المحددة لطبيعة قصيدة المتغابي بأن جسد النص لا يعني الانسلاخ الجذري عن تراث الأمة، وأن الاهتزاز مسَّ الشكل أو المظهر الخارجي للبنية السطحية فقط، أما الجوهر فلم يتغير، ويؤكد ذلك توظيف الشاعر لبيت شعري له مكانته في التراث العربي، وهو بيت أبي العلاء المعري:

# ولما رأيت الجهل في الناس فاشيا تجاهلت حتى ظُنّ أبي جاهل

ومن ثم، فإن ما حدث من حلخلة لهيكل القصيدة يعتبر نوعا من التغابي، لأن اعتقاد الشاعر الراسخ بقيمة الشكل في القصيدة العربية "الخليلية" وإيمانه بأنها مرجع للانتماء الحضاري والتاريخي للأمة، جعله يتغابى ويجاري الشعراء المعاصرين في سوء فهمهم لجوهر التجديد، فحدثت المفارقة بين واقعين: أحدهما مفترض وهو شكل القصيدة العمودية، وثانيهما منجز وهو شكل الشعر الحر الذي تشكلت فيه.

ولهذا فإن الفضاء الطباعي لنص "المتغابي" يُبْرِزُ مدى اتساع الهوة في الصراع بين القديم الأصيل والجديد الدخيل، ويطرح ثنائية التقليد والتجديد، ويكشف عن الفرق بين الجديد الحقيقي المنبثق من رؤى إبداعية تؤطر تجربة الشاعر المجدد، وبين قمافت الشعراء على التقليد الأعمى دون وعي منهم بخطورته، ويمكن تطبيق ذلك في المربع السيميائي الآتي:

<sup>1-</sup> طه وادي: جماليات القصيدة المعاصرة، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، مصر، 2000، ص 73.



يبيِّن المربع السيميائي ثنائية المنجز والمفترض، ويثبت أن فضاء النص المنجز شكل وهمي، وإن كان واقعا قائما، وأن الفضاء الحقيقي هو الشكل المفترض والمأمول الذي كان يجب أن تكون عليه القصيدة، وهو الشكل التقليدي الآتي:

وهذا الشكل المفترض يتعارض ويتضاد مع الشكل المنجز، الذي يمثّل هيكل الفضاء الطباعي للقصيدة الحرة، والذي شكَّله الشاعر كالآتي:

وبالتالي حدث تعارض بين الشكل المفتَرض (العمودي) والشكل المنجَز الذي مَثَّلَ الفضاءَ الطباعي للبيت على الشكل المنجَز والمفترض، وبقى الجوهر ثابتا لم يتغير.

ترمز معمارية النص في قصيدة "المتغابي" وما يحيط بها من نصوص موازية إلى واقعين: الأول مُفتَرض مأمول لأنه يمثل ميراث الأمة وأصالتها، إلا أن الانسياق وراء الغالب في كل شيء جعل الشعراء ينظرون إليه بعين الريبة، على أنه شكل دال على التخلف والجهل وعدم مواكبة ركب التطور، والثاني مُنجَز مفروض، بفعل ضرورة التقليد الأعمى لحركة التجديد، ويبدو أن "المتغابي" يحاول أن يكشف لنا ما نحن عليه من جهل وغباء، لأننا نأخذ القشور من الآخر، ونترك الجوهر الذي هو أساس التقدم والتطور والالتحاق بركب الازدهار.

أكد الشاعر من خلال الفضاء الطباعي أن النص كلِّ متكامل لا فرق بين شكله ومضمونه، بل إن الشكل يُعدُّ مضمونا رمزيا دالاً، يشير إلى الحالة النفسية أو الظروف الاجتماعية والسياسية أو إلى الصراع القائم في ما يحيط بالشاعر على جميع المستويات، ولذلك أعطى \_ عن وعي منه أو دونما وعي \_ لبنية القصائد الخارجية إيحاءات رمزية متعددة الأبعاد.

## ثالثا: رمزية التشكيل الموسيقي

يقصد بالتشكيل الموسيقي « تلك الأشكال التي تتعلق أساسا بالمادة الصوتية للخطاب، فيحدث لدى المتلقي تأثيرا صوتيا يدل غالبا على الإلحاح أو التناغم أو اللعب بشكل التعبير» 1، لاستغلالها في البوح عبر أساليب جمالية مثل تشاكل الأصوات والإيقاع والقافية.

يؤدي الإيقاع وظيفة جمالية ووظيفة إيحائية رمزية تعطي للنص دلالات إضافية، وقد مارس الشاعر هذا الإيحاء في كثير من قصائد ديوان المتغابي، مثل تكراره لبعض المفردات والعبارات؛ والمعروف « أن تكرار لفظة بعينها أو سطر أو جزء من سطر في الشعر بعينه يفسر لنا أهمية هذه اللفظة المكررة ضمن السياق العام لتجربة الشاعر، وقد تكون الكلمة المكررة هي جوهر

\_

<sup>1 -</sup> صلاح فضل: بلاغة الخطاب وعلم النص، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، 1996، 441، ص 273.

الموقف ومفتاح الرؤية  $^1$ ، وتكون البؤرةَ المركزيةَ، التي تدور حولها جميع المعاني والأفكار، والمنطلقَ في تحديد معالم النص، ومنها تتوالد مسارات أبعاده.

ومن أمثلة ذلك، تكرارُ الشاعر لعنوان قصيدة " ثم قل أنا شاعر" كلازمة في آخر كل مقطع شعري ما يجعل الدلالة مرتبطة بالحركة اللولبية وما ينتج عنها من إيقاع موسيقي، حيث تصل الجملة المكررة بين حلقات المقاطع عبر الاسترسال في إنتاج المعاني، بين "ضع يديك على .." و"ثم قل أنا شاعر"، ويرمز ذلك إلى حركيةٍ في تصورُر الشاعر لرسالتهِ داخل إطار محدد المعالم.

ومن أمثلة التكرار التي لجأ إليها الشاعر "تكرار جملة بعد جملة، مع تغيير في بعض الألفاظ أو الأصوات، وذلك لتنويع الدلالة، وخلق مجال آخر للمعنى، كقوله في قصيدة " شلل ":

« قال .. قال .. أغنى

فلم يستطع

قال أبكي

فلم يستطع

قال: أقرأ .. فلم يستطع!

قال : أكتب .. فلم يستطع !

قال : ..

قال : ..

وقال : .. فلم يستطع » [المتغابي ص 16–17]

وهو نفس التشكيل الموسيقي للتكرار في قصيدة "براءة":

« قلت : إنى أحبكِ

لم تكترثْ

قلت: أعبد عينيكِ

141

<sup>1 –</sup> آمنة بلعلى: أثر الرمز في بنية القصيدة العربية المعاصرة، ص 104.

لم تكترث ا

قلت : روحي تعانق روحكِ

لم تكترث

قلت : ...

قلت : ...

وقلتُ : .. فلم تكترث » [ المتغابي، ص 37

ما نلمسه من تكرار لفظ "قال" في قصيدة "شلل" و"قلت" في قصيدة "براءة" لم يترتب عن حوار بين الشاعر وغيره أو حوار بين الشاعر وذاته، لأنه تكرار لا مبرر لوجوده سوى التعبير عن استماتة الشاعر وإلحاحه في تحقيق غاية ما، وهو يرمز إلى الإصرار، رغم الإعاقة لم ييأس في قصيدة "شلل"، بل ظلَّ يحاول بحثا عن تموضع في الحياة، وكذلك في القصيدة الثانية "براءة" التي لم تكترث لأنها في عالم أطهر من عالمه، ورغم يقينه بأن تلك البراءة لن تكترث، ولكنه ظل يحاول، فنتج عن التكرار إيقاع يرمز إلى رغبته في تحقيق ما طمح إليه ولو بالاستماتة في الطلب والإلحاح فيه، فقد «أصبحت اللغة الشعرية ليست مجرد لغة صور، ولم تعد أصوات الشعر مجرد عناصر هارمونية خارجية، وأن هذه العناصر لا تصاحب المعنى فحسب، بل إن لها معنى مستقلا » أ، يرمز إلى رغبة يسعى الشاعر إلى تحقيقها عبر أصوات مكررة في الجملة الشعرية.

يوحي بعض التكرار بما يحمله عنوان القصيدة من دلالة، ففي قصيدة "يا خالقي" يدل العنوان على الابتهال والرجاء والرغبة، وتتفق هذه الدلالة مع التكرار في ثنايا المتن، حيث يكرر الاستفهام بـــ كيف " في قوله:

«كيف كوَّرتني كيف صوَّرتني كيف صوَّرتني كيف بوَّاتني سدة الشعر؟ » [المتعابي، ص 122]

<sup>1 –</sup> رمضان الصباغ: « العلاقة بين الجمال والأخلاق في مجال الفن » عالم الفكر، المجلد27، العدد 01، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، سبتمبر 1998، الكويت، 318، ص 125.

إنه إلحاحٌ في طلب الإحابة رغم يقينه بأن الإحابة مستحيلة، والإصرار في الطلب يوحي عن طريق تكرار إيقاع زمني وصوتي معين، بحالة نفسية قلقة، ونفسٍ واهمة متطلعة، تأمل أن يتحقق لها ما لا يتحقق من المعجزات.

وفي قصيدة "مرثية لبلادي" كرّر كلمة (مُرٌّ) ثم كلمته (جفاني) ثم النداء بــ (يا) في قوله:

﴿ مُرَّةٌ كلماتكِ هذا المساء مرة هذه الزهرات التي مسَّدَهَا يداكِ ومُرُّ أريجكِ مُرَّةً مديحي ..> [المتغابي، ص 21]

يؤلف تكرار كلمة "مرُّ" إيغالا في التعبير عن اليأس والحرمان والمعاناة، وهذا « التكرار دليل في حد ذاته: فهو، بناءً على الكلمات المستلزمة يمكن أن يرمز إلى توتر انفعالي محتد » أ، وحتى يعبر عن المرارة بعمق، استرسل الشاعر في استثارة العواطف عبر اللعب بالأصوات المتشاكلة في صدر كل سطر شعري، للتأكيد على شدة المرارة.

يؤدي النداء وظيفة طلب الإقبال والانتباه لما سيأتي بعد حرف النداء، إلا أن تكرار حرف النداء في قصيدة " مرثية لبلادي " خرج عن هذه الوظيفة التواصلية إلى أداء وظيفة رمزية تكشف عن دلالة أخرى في علاقته بالوطن:

« یا زمردتی المستنیرة بالموت یا امرأة من دم ولظی یا بلادی الحبیبة یا .. یا بلاد الهوی والغوی

 $<sup>^{1}</sup>$  مايكل ريفاتير : دلائليات الشعر، ص، $^{78}$ ، 77.

يا بلاد ..! » [المتغابي، ص 23]

يمثل النداء هنا نوعا من الإيحاء الإيقاعي والصوتي، لتوجيه المتلقي إلى دلالة مركزية، هي عظمة هذا الوطن، ويبرزها ما بعد حرف النداء باعتباره مقصودا بالنداء، ويبقى الوطن مصدرا للجمال والعطاء اللامحدود الذي يشير إليه آخِرُ نداء في المقطع الشعري: يا بلاد ..!

وفي قصيدة "آسيا" يأخذ تكرار حرف النداء موقفا دلاليا غير الذي وجدناه في القصيدة السابقة، فالشاعر ملح في النداء:

« يا أنتٍ

يا هذي البهية

يا جوى ينثال

يا أغرودة تغشى الطبيعة في سغب ْ

يا نجمة الإمساء غمسها الذهب >> [المتغابي، ص107]

ركز الشاعر كذلك على تشاكل الأصوات عبر تكرار ألفاظ معينة، منها قوله في قصيدة "المتغابي" حيث يوحي تجانس الحروف وتماثل الأصوات والنظام الإيقاعي بنوع من الائتلاف الداخلي أو النفسي في ذات الشاعر ويجسد ذلك قوله في قصيدة المتغابي:

وتماهى في اليباب اليباب وتماهى في ضباب الضباب

يتغذى من لباب اللبابِ ذاق منهم شرَّ شرَّ عقابِ

بينما يدل بناء نفس القصيدة على نحو مشتت على التمزق والتفتت سواء على مستوى الحالة النفسية للشاعر أو على مستوى تخلخل بنية المجتمع الذي يعيش فيه.

أما بالنسبة للقافية، والتزام حرف الرَّوِيِّ، فقد لجأ الشاعر إلى التحرر منها في أغلب قصائد الديوان، ومع ذلك عمد إلى تقفية بعضِ السطور الشعرية دون غيرها بشكل غير منتظم، لأنه (100 - 100) ( إذا جاءت القافية بشكل اختياري متحرر من ضغوط القالب التقليدي – كما هو الحال لدينا في شعر التفعيلة مثلا لم تكن مجرد تنشيط للتيار الغنائي في القصيدة، وإسهام في تحديد إيقاعها الخارجي المتنوع، بل تجاوزت ذلك إلى وظيفة دلالية هي تحديد مركز الثقل في الدوال (100 - 100) . يمعنى أن الشاعر يوحي بدلالة إضافية قد تكون لها وظيفة جمالية، وبالتالي فهي تحمل بعدا فنيا أو أنه يريد التأثير في القارئ عبرها، أو ينفس عن مكبوتاته، وهنا تتعدد أبعاد الأصوات في النص الشعري.

وفي حتام هذا الفصل يكون البحث قد انتهى إلى الكشف عن الرموز التي انطلق منها عثمان لوصيف في ديوان المتغابي، والتي تم تصنيفها في ثلاثة أشكال من الترميز هي: التشكيل اللفظي، وفيه تم البراز أنواع الرموز التي أقام عليها الشاعر عثمان لوصيف كونه الشعري، ومنها الرمز الطبيعي والصوفي والأسطوري والتاريخي والرمز الخاص، أما التشكيل الثاني فهو الفضاء الطباعي ويحمل هو الآخر دلالات رمزية توحي بما نقاط الحذف والمساحات البيضاء في النص وتفتيت السطور الشعرية، وفي التشكيل الثالث ركز الشاعر على رمزية الإيقاع من حلال تشاكل الأصوات والتكرار، وسيتم الكشف عن أبعاد هذه الرموز في الفصل الثالث الموسوم بــ: دلالات البعد الرمزي في ديوان المتغابي.

 <sup>1 -</sup> صلاح فضل: أساليب الشعرية المعاصرة، دار الآداب، بيروت، 1995، 247، ص 22.

# 

البعد في اللغة « خلاف القرب، بَعُدَ الرجلُ (بالضم) وبعِد (بالكسر) بُعدًا وبَعدًا، فهو بعيدٌ وبُعادٌ » أ، وأكثر ارتباط القرب والبعد بالمكان، نحو قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكَانٍ بعيدٌ وبُعادٌ » أَ، كما يدل على القصد إلى وجهة معينة، كقولهم: « ولا له بعدٌ: مذهبٌ ... وقولهم: إنه لذو بعدةٍ أي لذو رأي وحزم. يقال ذلك للرجل إذا كان نافذ الرأي ذا غور وذا بُعدِ رأي من وبُعدِ نظرٍ في تقدير المقدمات والأسباب والنتائج. وبُعد الرأي والنظر إعمالٌ للفكر وغوصٌ في عمق الأشياء والذهاب إلى أبعد مدى فيها.

وفي الاستعمال الاصطلاحي العام يعرف البعد بأنه « كِبَرُ مساحة صلب قابلِ للقياس في كل الاتجاهات» 5، ويدل على اتساع المدى وبُعدِ المسافة الفاصلة بين الشيء وغيره ماديا كان أو معنويا، ولذلك تكون أقرب الدلالات اللغوية إلى المعنى الاصطلاحي للبُعْدِ في الأدب هي المذهب وبعد الرأي، فهو في الإبداع الشعري، اتساع مدى الدلالة في المعنى بين اللفظ ودلالته في السياق، بحسب درجة التجريد ومسافة التوتر بين ظاهر اللفظ وما يرمي إليه الشاعر من المعاني السي لا تنكشف إلا بالغوص في أعماق الفجوة القائمة بين الدال والمدلول، ضمن سياق واحد أو سياقات متعددة.

يأخذ البعد وجوده في الإبداع من غموض الدلالة وانفساح مجال التأويل، ولذلك تقل مسافة التوتر بين الدال والمدلول حين يفهم معناه من ظاهره في التعبير المباشر الذي لا يحتمل التعدد، ويزداد البعد امتدادا واتساع مدى كلما اتسعت رقعة التأويل، بوجود عناصر لغوية حيوية داخل السياق تمنح الرمز دلالة غير التي توصل إليها المتأوِّل في القراءات السابقة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن منظور : لسان العرب، المجلد2، 254، ص 109 .

<sup>2 –</sup> للبعد دلالات أخرى منها الاستحالة والبعد عن الحق والهلاك، أما في تفسير البعد في هذه الآية فقد قال ابن عباس: "سألوا الرد حين لا ردّ"، وقيل: "من مكان بعيدٍ، من الآخرة إلى الدنيا". وقال مجاهد: "أراد من مكان بعيد من قلوبهم ينفد عنها لا يتلى عليهم لأنهم إذا لم يعوا فهم بمترلة من كان في غاية البعد. كما يدل على الهلاك والاغتراب في قوله تعالى: (أَلَا بُعْدًا لِمَدْيَنَ كَمَا بَعِدَتْ ثَمُودٌ) -ينظر: نفس المرجع، ص 109-110

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - سورة فصلت، الآية: 44

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن منظور : المرجع السابق، ص **111** .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- Emmanuel le Roy Ladurie: '<u>Dictionnaire Encyclopédique</u>, ibid, P559.

يدل البعد في قراءة الرموز وتأويلها على تعدد زوايا النظر، ويتفق هذا التصور مع مفهوم البُعد العلوم الفيزيائية والرياضية والبصريات، حيث يكون الشكل المنظور من زاوية مختلفا عنه إذا نُظِرَ إليه من زاوية أخرى، إذ يأخذ كل مرة شكلا غير الذي هو عليه انطلاقا من الزاوية السابقة.

وفي الفن \_ عموما \_ تتعدد الأبعاد خاصة في ما هو مجسم مثل النحت والرسم وما يعتمد على الرؤية البصرية، أما في الشعر فيعتمد على قدرة المتلقي التأويلية، وإمعان النظر فيما وراء الألفاظ من إيحاءات وإشارات خفية، لا تتجلى إلا بإعادة القراءة.

وتتعدد الأبعاد في الشعر، وتتفاعل دلالاتها إذا كان الشاعر قادرا على احتواء أحاسيسه وانفعالاته في صيغ إبداعية، تلخّص عمق التجربة الإنسانية من منظورات ذاتية، فبالإضافة إلى البعد الفني في النص، هناك أبعاد أخرى أهمها: البعد الفكري، والبعد الرمزي ... إلخ

تُستنتَجُ الأبعادُ الرمزية من النص المتسم بالغموض، ويكون الوصول إلى دلالاته الممكنة عبر القراءة المتعددة، لأن ( النص المفتوح هو الذي نستطيع أن نحاوره وأن نقرأه بأشكال محتلفة، وإلى ما لانحاية يظل النص مفتوحا للقراءات المحتملة، يختزل صفة داخلية عظيمة وليس صفة شكلية ( ويتطلب ذلك القدرة على الغوص في أعماق النص بالاعتماد على مجموعة من الركائز أهمها استحضار رصيد ثقافي يساعد على تحديد الأبعاد والدلالات.

1 – جون ستروك: البنيوية وما بعدها من ليفي شتراوس إلى ديريدا، ترجمة: محمد عصفور، عالم المعرفة، 2006، 209، ص 20.

<sup>1 –</sup> مهدي التهامي وصالح عجينة : « الشعر يتطور لولبيا » حوار مع أدونيس، مجلة شعريات، ليبيا، العدد الأول، صيف2007، ص 40.

#### ثانيا: الأبعاد الرمزية في ديوان المتغابي

يتشكل البعدُ الرمزي في ديوان المتغابي في الألفاظ والفضاء والإيقاع، وتتفرع عن هذه الأشكال الرمزية أنواع من الرموز، منها الأسطوري، والصوفي، والطبيعي، والتاريخي، ورموز أخرى ابتدعها الشاعر، ولهذه الرموز أبعاد مفتوحة على السياقات المصاحبة لإنتاج النص يصعب حصرها، ولذلك سنحاول في هذا الفصل التركيز على الأبعاد التي تصورنا أن الشاعر سلط عليها الضوء، من خلال التشكيل الرمزي في القصائد، والنصوص الموازية، والفضاء الطباعي، والعناوين والغلاف الخارجي، وأهم تلك الأبعاد الرمزية في ديوان المتغابي:

## 01) البعد الاجتماعي

وأغلب ما ينتجه الشاعر المعاصر متسم بالذاتية ومع ذلك فهو وثيق الصلة بالمجتمع، إما عن طريق تأثر الشاعر بالحيط في تكوينه الشخصي، أو استلهامه موضوعات تنبع من الوعي الجمعي، وإما أن يكون لإنتاج الشاعر فائدة تعود على المجتمع، فيؤدي الشعر وظيفة احتماعية، لأن إبداعه «عمل يحمل دعوة موجهة منه إلى المجتمع لكي يشاركه فيه، ومهمة هذا المجتمع باعتباره متذوقا ليس تقبل عمله تقبلا سلبيا، بل إعادة تمثله مرة أخرى »<sup>1</sup>، فتتحول عملية الإبداع الشعري إلى حلقات مترابطة، تنطلق من المجتمع إلى الشاعر، وتعود عبره إلى المجتمع، فيعيدها بدوره إلى الشاعر، ليشكل منها تجربة إبداعية جديدة، وهكذا.

 $<sup>^{-1}</sup>$  رينيه ويليك وأوستن وارين: نظرية الأدب، ص $^{-2}$ 

<sup>. 192</sup> ببيل راغب: التفسير العلمي للأدب، الشركة العالمية المصرية لونجمان، مصر، 1998،  $^{298}$ ، ص $^{-1}$ 

في القديم كان الشاعر لسان القبيلة وسيفها، وكان الأدب مرآةً لواقع المجتمع، لأن مهمة الشاعر كانت تنحصر في تصوير المشهد ونقله كما هو، أما في التجربة الشعرية المعاصرة، فقد «حمل الشاعر العربي المعاصر مهمة تكوين رموز الحياة في جوانبها الاجتماعية والفكرية، ذلك أن تجارب الشعراء ورؤاهم كانت تضرب في أغوار الصلات بين الناس، وفي جنبات النفس المتلظية والحالمة »<sup>1</sup>، فأي حديث عن الذات هو حديث عن المجتمع، وكل معاناة فردية توحي تلقائيا بمعاناة جماعية، وقد يُضحِي الفردُ في سبيل سعادة الجماعة، ويحمل همها وآلامَها وأحلامَها، مثلما هو الحال عند عثمان لوصيف في ديوان المتغابي.

يدل عنوان الديوان الذي يشير إلى التظاهر بالغباء، على أن قصائد "المتغابي" تشتمل على رموز ذات دلالات متعددة الأبعاد، ويدعم ذلك النص العمودي المبعثر الذي يحمل نفس عنوان الديوان، ما ينبئ بوجود أسلوب شخصي مقصود ومتعمد لمواجهة المجتمع، لـ « أننا باستمرار نقوم بعملية تحريف مستمرة لكي نعيش، تحريف يحقق كل الغايات، ولكنا لا نفطن إلى هذا »²، أما عثمان لوصيف فهو يدرك حيدا سبب تغابيه وإصراره عليه في قوله:

« يتغابى مسرفا .. في التغابي فيلسوف .. سيم خسف التواب

بين أُمِّيين جاعوا .. فراحوا يمضغون التبن .. مثل الدواب » [المتغابي، ص 55-56]

إنه لا يُقِرُّ بافتعال الغباء فحسب، وإنما يؤكد أنه يسرف فيه، وهي إشارة إلى درجة غباء المجتمع الكبيرة، ولذلك لجأ إلى التظاهر بالغباء، حتى يستطيع هذا الفيلسوف المحتقرُ أن يتأقلم مع

 $<sup>^{-1}</sup>$  فايز الدايه : جماليات الأسلوب، ص  $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> مصطفى ناصف : اللغة والتفسير والتواصل، ص 212.

عقلية مجتمعه، دون أن يتصادم معه إذ لا فائدة تُرجى من الصدام مع قوة غير مكافئة لــ ه فكريــا ومعرفيا؛ وقد قيل قديمًا: "عدو عاقل خير من صديق جاهل"، وبالتالي فإن الأمية والجوع واحتــرار الماضى كلها علامات على تخلف كبير عبَّر عنه الشاعر بقوله:

« وتوارت شمسهم

فتعاووا ..

في ظلام الليل .. عبر الشعاب

صاح: ها .. إني!

فما تبعوه ..

وتصاكوا .. في عمى واضطراب >> [المتغابي، ص56]

يرمز الظلام هنا لغياب الوعي و المعرفة وانعدام الثقافة، وترميز الشعاب إلى الفُرقَة والتشرذم، ويرمز التعاوي إلى الخلافات القائمة بين أفراد المجتمع، في سبيل لقمة العيش وما شابه ذلك، لأن الذئب لا يعوي إلا إذا أضر به الجوع.

ويبدو أن الجوع الذي قصده الشاعر نوعان: جوع مادي، لأن المحتمع أضر به الفقر، فأصبح يأكل ما تأكل البهائم، وأفراده من شدة الفاقة « يمضغون التبن .. مثل الدواب»، وجوع معنوي، لأن هؤلاء يحتقرون المعرفة ولا يقدرون العلماء والمفكرين، وذلك ما دفع بالشاعر الفيلسوف إلى مخادعة المحتمع لإعراض أفراده عن نداء الإصلاح، وليت الأمر انتهى عند رفض هؤلاء لما جاء به من تنوير، لأنهم: «تصاحوا .. في عمى واضطراب».

إنه يتحدث عن عالم بشري تدنى إلى عالم (القطيع) أو الحيوانية، فالعمى الذي يقصده الشاعر هو عمى الفكر والبصيرة، لقد توارت شمس هؤلاء، فباتوا يسيرون خبط عشواء، لا يعرفون ما يفعلون، ولا يستبينون لدعوته سبيلا.

لقد حاول هذا الفيلسوف، النبي، الشاعر، الصوفي، الملك، الملاك، الفارس، العارف، أن يخلّص أفراد قومه مما هم فيه، لكنهم رفضوا الخلاص، حتى أنه كاد أن يصبح منهم لما فرض عليه أن يحيا حياتهم تلك، فقد:

« ساورته لوثة المس .. لمَّا سيق للإسطبل مأوى الدواب .. » [المتغابي، ص61]

لقد نال الشاعر جزاء تلك الصيحة «ها .. إني!»، فهو في مجتمع مرغم على الجهل والتخلف؛ أي أن هناك سلطةً تفرض وجودها وقانونها على هذا المجتمع، ومن مصلحتها أن يبقى في جهل، لذلك حين قام الشاعر لأداء رسالته "سيق للإسطبل مأوى الدواب" لإسكاته وينال عقاب خروجه على قانون سلطة الجهل، فلم يجد إلا التغابي وسيلة للحياة بسلام، وقد صرح بذلك في قوله:

« لبس الجهل العدوَّ .. قناعا وتماهى .. في ضباب الضباب » [المتغابي، ص63]

حيث لا يستطيع أحد أن يميِّز بين هذا المتغابي وبين أي جاهل من أفراد المجتمع، بعد أن ارتدى قناع الجهل والغباء، فحَالُه في مجتمعه مثل حال "أبي العلاء المعري"، وللإشارة إلى تلك العلاقة بين المتغابي و "أبي العلاء" استحضر الشاعر بيتا لهذا الأحير يتفق ونظرته إلى مجتمعه هو:

## لما رأيت الجهل في الناس فاشيا تجاهلت حتى ظن أني جاهل

في قصيدة "المتغابي" يبرز الشاعر ظاهرة اجتماعية خطيرة، تتمثل في قدرته على تقمص شخصية المتغابي، ويرمز ذلك إلى النفاق الاجتماعي السائد في المجتمعات المتخلفة الي لا تملك القدرة على التعبير بحرية، وتجبّنُ عن المواجهة، فتتخذ أساليب التوائيَّة للتعامل مع الواقع المفروض، لذلك اختار الشاعر التغابي رغم إدراكه بأنه يتميز بالفرادة، بعد أن «أسلمته الأعالي لحضيض .. من دم و ذباب »، و بعد أن «لبس الجهل العدو قناعا» و جد نفسه:

« بين أقزام

هنا .. تتباهى

وبغال

تزدهي في عجاب! » [المتغابي ص63]

وهي إشارة إلى درجة التدني الفكري، فهذا المجتمع جاهل ولا يعلم أنه جاهل، تتباهى فيه الأقزام بالطول، وتزدهي فيه البغال بالجهل، كل ذلك جعل المتغابي يميل إلى النفاق الاجتماعي، رغم فداحة عواقبه ونتائجه الوحيمة على علاقات الأفراد، والخطر الأكبر أن هذا المتغابي:

« يتقن التمويه »

ليس عليه ..

سمة .. من شبهة وارتياب >> [المتغابي ص64]

وإذا شاع هذا الأسلوب في المعاملات بين أفراد المجتمع \_ حاصة بين من كان يحمل فكرا وفلسفة ورسالة احتماعية \_ فسدت طباع الناس، وانحلت أخلاقهم، وتفككت الروابط بينهم، وانتشرت الأنانية، وكثر الغش والرياء، وهي أخلاق فاسدة مهلكة للمجتمع.

يرمز التغابي إلى الخداع الذي يفسد علاقات أفراد المجتمع، وبالتالي فهو يحمل بعدا أخلاقيا سلبيا يحكم تركيبة المجتمع، حيث وقع انفصام بين الطبقة المثقفة الواعية، وهي فئة غير قادرة على التغيير، وبين طبقة الدهماء أو العامة، التي تعوَّدت على الجاهز، ونتج عن هذا الانفصام بين الطبقتين نفاق احتماعي، فأصبح أفراد المجتمع يُظهِرُون ما لا يُبْطِئُون، ويتشدَّقون بمبادئ وقيم لا يمارسولها في حياقهم الشخصية، ويرفضون مظاهر وأفكاراً يمارسولها في الخفاء، وخير دليل على ذلك صحوة ضمير الإنسان في الشاعر، وسخطه عليه في قوله:

« من أنت؟
نذلٌ .. خسيسٌ .. حقيرْ
تدَّعي فقه فلسفة لست تدركها
وتروم سنَّى هو أبعد من أن تلامس
جوهرَه المستنيرْ » [المتغابى، ص95] 05841

قد يتحول الفرد من خداع المجتمع إلى خداع الذات، فإن عجز عن تحقيق طموحاته عداد إلى الوهم، محاولا إقناع نفسه بأنه على صواب، وهنا يصبح الخطر مضاعفا، حين ينتقل النفاق إلى

الذات، لأن في النفاق الاجتماعي تفكك بنية المحتمع، فإذا وقع المثقف في الوهم انتهى إلى تفكك الذات، ويستحيل مع هذا الوضع إصلاح المحتمع.

يرمز تفكيك الشاعر لقصيدة "المتغابي" إلى تفكك ذات المتغابي و تفكك بنية المجتمع، دون سبب جمالي أو إبداعي مع الإحالة في هامش القصيدة بألها تنتمي إلى الشعر العمودي، ويتمظهر ذلك في انتشار أشكال وقُشُورٍ، تختلف عن الجوهر الأصلي الذي يُفترَض أن يكون هو أساس بناء العلاقات الاحتماعية، فنتج عن ذلك وجود مظاهر شكلية خادعة، سببها اختلاف وجهات النظر وتجنب المواجهة مع الآخر، فأصبح معها الالتزام بما هو صائب استثناء أمام القناعات السائدة، وأصبح التظاهر والخداع والغش والنفاق قاعدة وعرفا سائدا.

من دلالات البعد الاجتماعي في قصائد "المتغابي" ما يشير إلى المظالم التي تحدث بين الناس في قصيدة "تظمأ الأقحوانة":

« تصدأت الأرض من عفّر الضوء؟ من عفّر الضوء؟ من هاج ريح الرمل؟ من هاج رابرق يا طائر البرق إن المرايا رصاصية والنوافذ مشرعة للدخان وهذا المساء يصبُّ أنيناً وموتاً » [المتغابي، ص11-11]

لا شك أنه يتكلم عن المحازر التي وقعت في الجزائر أيام العنف الدموي والإرهاب، أو ما يسمى "المأساة الوطنية"، ويصف ما عاناه المحتمع من إرهاب نفسي وفكري واجتماعي، وما حدث من اغتصاب وقتل وتشريد للمواطنين، وسنجد في نفس النص دلالات ذات بعد وطيني يدعم هذا البعد الاجتماعي.

عبَّر الشاعر عن عجز أفراد المجتمع، وشدة معاناقم بانتشار البطالة، والتسويف، والـــتمني والوهن النفسي في قصيدة "شلل":

« قال أضرب في الأرض

لم يستطع!

قال: أنشط في عالم الشغل

كالآخرين .. فلم يستطع !

قال:

قال:

قال: فلم يستطع.. > [المتغابي، ص17]

يحاول الشاعر أن يجد لنفسه مبررا لما حل به من الضعف والانحدار إلى الحضيض الذي انتهى إليه غيره من الناس، فاستند إلى مجموعة من الرموز الدالة على عجزه، رغم امتلاكه روحا ثائرةً راثيةً لحاله في قصيدة "الحمامة الأسيرة":

﴿ غير أَنِي هَنَا فِي الْحَضَيْضِ الْحَضَيْضِ الْسَيْرِ اللَّحِي .. والترابُ جناحاي منكسران دمي نازف والمدى مُدلهمُ والمدى مُدلهمُ أحاول أن أستعيد صباي وريشي الذي مزقته الرياحُ أحاول أن أتخلص من شَرَكِي أحاول أن أتخلص من شَرَكِي فيحاصرين الطين فيحاصرين الطين

فقد حاصره واقع اجتماعي مترد، واقع يسوده الجهل والتخلف، فهو أسير الدحى والضعف والعجز، فجناحاه منكسران، والمستقبل غامض مُدْلَهِمٌ، والنوائب تترصد به، إلى أن تحول هذا الواقع إلى مَصْيدَةٍ أو فخِّ، وقع فيه الشاعر، وأقسى ما في هذا الشَّرَكِ سخرية الناس من محاولاته التغيير، ومقابلة دعوته بقهقهات هازئة غبية.

هذا هو حال مجتمع فَتَكَ بأفراده الجهل والأمية والفقر والنفاق، وباتت الحياة فيه صراعا مريرا مع سلوكات، ما كان ينبغي أن تشيعَ فيه، على حد تعبير الشاعر:

> « صانعُ الورد يُعَادَى .. فَيُنْفَى ويُوَاخي الكلُّ .. كُلَّ مُرَابِ » [المتغابي، ص68]

ما يؤلم الشاعر في هذه المعادلة، ألها معادلة جائرة، يقابل بها المجتمع المشقفين والمبدعين والعاملين على إصلاحه وتطويره، فيأخذهم بالشبهات، وبما يدعون إليه، فاستدعى الجاحظ من الماضي المشرق، ليشكو له معاناته من حاضره المظلم:

«كل كواكبنا آفلات وكل ينابيعنا غائرات وخطواتنا أبدا تتأخر ثم .. ها نحن نضرب في التيه عبر الدجى نتخبط في الشوك تخبط في الشوك ومُمَّا.. وعميًا .. » [المتغابي، ص90-91]

لقد تخلى المجتمع عن مصادر الوعي والتنوير، ورفض مواكبة الحياة ومواكبة مسارها نحو التطور والازدهار، واستكان إلى المادة وزخارف الحياة اعتقادا منه أنها السبيل الوحيد لامتلاك السعادة والنعيم والبذخ والرفاهية، بسبب قصور في تصور قيمة الحياة الحقيقية، ما دفع بالشاعر إلى التساؤل عن حقيقة أفراد هذا المجتمع في قصيدة "بهائم وطيور":

«قال: ماذا أرى؟
بقرأ ؟ أم بغالا مدجنة وحمير ؟

مدنا ؟ أم زرائب تحشر فيها

هائم صماء..

بكماء..

عمياء..

فهي هيم وتخبط في الظلمات

مرصعة باللجين

مزينة ببراذع من خملة وحريرُ!» [المتغابي، ص100-101]

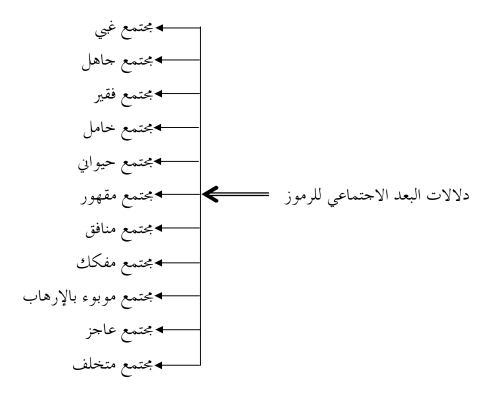
ينظر الشاعر إلى المجتمع من خلال جوهره؛ أي من خلال مبادئه وقيمه وأفكاره، وما ينظر الشاعر إلى المجتمع من خلال جوهره؛ أي من خلال مبادئه من زحرف وأموال، يُنْتِجُه، وما يدل على تطوره وازدهاره، وليس بما يتباهى به، وبما يمتلكه من زحرف وأموال، خاصة إذا كان مجتمعا مسيَّرًا، لا سلطة له على ذاته، ولا علم له بما يدور حوله، ولا يعلم شيئا عن مصيره، فهو مجتمع من بمائم صماء بكماء عمياء تتخبط في الظلمات.

وقد وظف الشاعر الفضاء الطباعي ليوحي به إلى واقع المجتمع « ذلك أن مساحة من البياض بقدر سطر تفصل بين كل مقطعين بحيث يبدو جسد القصيدة مقطع الأوصال، وكأبي به يرمز إلى المجتمع البشري الذي يعمل النظام العالمي الجديد على تقطيع أوصاله » كما في قصيدة "النار" و"المتغابي" و"السجناء" و"من يوميات العاصمة"...إلخ

توصل عثمان لوصيف من خلال قصائد المتغابي إلى الكشف عن مظاهر سلبية في مجتمعه، وأبدى رفضه للواقع المعيش اقتناعا منه بتحمل مسؤولية التغيير المنوطة به كمثقف أو مبدع له رسالة في الحياة، وقد عبَّر عن رفضه للانحطاط والتخلف بأساليب متنوعة فيها استهجان واحتقار وسخرية لتفكير أفراد المجتمع وعجزهم ورفضهم لنداء التغيير والثورة على أسباب التخلف، ويمكن تحديد ما توصّلنا إليه من دلالات البعد الاجتماعي في الآتي:

157

 $<sup>^{-1}</sup>$  نزار بريك هنيدي: في مهب الشعر مقالات ودراسات، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق،  $^{-201}$ ،  $^{-20}$ ،  $^{-1}$ 



ومن خلال الدلالات السابقة نتوصل إلى اكتشاف الرؤية السوداوية، التي رسمها الشاعر عن مجتمعه الذي بلغ درجة من التدني لن تقوم له بعدها قائمة في تصوره، وسيظل على هذا الوضع، مادام يرفض الاستماع إلى صوت العقل والحكمة والمنطق ويرفض التغيير، ومع ذلك فإن الشاعر أبدى استعداده للتضحية في سبيله، حين قال مخاطبا نفسه:

« ضع يديكَ على الجمر حتى تصيرا شهابيْن ملتهبيْن يضجَّان من غضب يضجَّان من غضب ويخوضان بحر السدائم كي يلمسا مهجة الأرض.. » [المتغابي، ص 28]

فهو لم يُعْدَم الأمل في إنجاز مشروعه الإصلاحي، وسنكتشف في البعد الوطني للرموز كثيرا من الدلالات الموحية بأن السرخاء آت، وأن هذا الوضع القائم طارئ سيزول لا محالة، وتعود الطيور التي هاجرت، وتشرق الشمس بعد المغيب.

# 02) البُعد الثَّوري

يُعَدُّ هذا البعد من أهم الأبعاد الرمزية في ديوان المتغابي، ويبدو أن هذا المتظاهر بالغباء وصل إلى قناعة راسخة باستحالة التغيير، فلجأ إلى أسلوب المخادعة والمصانعة، تجنبا لمواجهة لا فائدة ترجى من ورائها.

ارتبط الأدب المعاصر بالثورة، فكل أديب لا يحمل إبداعه بذور الثورة بمفهومها الواسع يعتبر إنتاجه أدبا ميتا لا يستحق الخلود؛ « ذلك أن الأديب – وهو الضمير الواعي لمجتمعه لابد وأن يبلور وجدانه ويضع يده على نقاط الضعف والقوة ويرى ما لا يراه الشخص العادي » أ، ومن هنا كان لزاما عليه أن ينبه المجتمع إلى كل منفعة، ويثير فيه الإحساس بالوطنية والانتماء، ومواكبة المسار الحضاري، وكل ذلك يتطلب كسر الجمود، وإحداث خلخلة في الأعراف والعادات والتقاليد.

إذا كانت طبيعة الأدب ثورية، فإن الأسلوب المعتمد لذلك عادةً ما يكون مباشرا وصريحا، في شكل دعوة للمواجهة أو التغيير، لأن المقام يتطلب الوضوح والصراحة والإقناع، ذلك أن أساليب الإيحاء قد لا تؤدي غرضها المأمول، ومع ذلك يميل الشعراء لسبب أو لآخر إلى استعمال أساليب رمزية في الصراع، لهذا عمد عثمان لوصيف إلى ترميز الواقع والمواجهة ورؤاه الثورية، واستغل طاقة اللغة بتوظيف جميع أنواع الرموز، لتحقيق الهدف الرسالي الذي أو جبه على نفسه، ولكن مِمَّ وعلام يثور؟ وأية أبعاد ثورية يمكن التوصل إليها في الديوان؟

تلك أسئلة، سنحاول الإجابة عنها بتتبع كل ما يرمز إلى الثورة في الديوان، سواء كانت ثورة على الذات، أو على الواقع الموبوء بالجهل والفقر والثورة على المحتمع الغبي الجاهل أو السلطة الرافضة لصوت العقل والدعوة للتغيير، ولذلك يمكن أن تُحصر مدارات البعد الثوري في ثلاثة مواقف هي الثورة على الذات والثورة على الواقع والثورة على الجتمع:

159

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - نبيل راغب : التفسير العلمي للأدب، ص 214.

## أ- الثورة على الذات

لم يكن عثمان لوصيف راض عن نفسه في ديوان المتغابي، فهو يكره الخمول والخنوع والتشبث بما هو سطحي وتافه، وهو غير مقتنع بما هو عليه، رافض لواقعه الشخصي، ثائر على ذاته، ودليل ذلك أنه رمز إلى نفسه في ضعفها وعجزها بالحشرات وبمخلوقات محتقرة في العرف الاجتماعي قائلا في قصيدة "هجائية":

﴿ أنت .. من أنت؟ عثمانُ يسألني الآن عثمانُ يسألني الآن عثمانُ يلعنني الآن من أنت؟ من أنت؟ من أنت ؟ نذلٌ .. خسيسٌ .. حقيرْ تدعي فقه فلسفة لست تدركها وتروم سنًى .. هو أبعد من أن تلامس جوهرَه المستنيرْ ﴾ [المتغابي، ص95]

قد يكون عثمان الثائر هو الشاعر، ثار على عثمان الإنسان، أو هو الإنسان عثمان ثـار على عثمان الشاعر، أو هو الرأي العام ثار ضد الشاعر والإنسان معا، أو أن عثمان يرمز إلى ضمير الأمة الصاحي في الشاعر، ومهما يكن من أمر هذا الثائر، فهو يمثل دعوة للعمل بالمبادئ والقـيم التي آمن كما وأن يتجنب أن يقول ما لا يفعل، كما هو حال المجتمعات العربية اليوم.

في المقطع الثاني من نفس القصيدة، يكشف الشاعر عن ضعف الإنسان فيه، فهو:

« دودة تتزحلق بين الشقوق وضب تكوم بين الصخور أنت من أنت؟ حرباء تزحف مأخوذة بطنين الذباب

وصهد الهجير ضفدع ينطوي وينقنق بين الطحالب .. » [المتغابي، ص96]

يرفض الشاعر في الإنسان ضعفه والتصاقه بالحضيض والإحساس بالخوف والاستكانة، ويتابع تأنيبه وتقريعه وهجاءه ومساءلته عن سبب وضاعتِه، ويثير فيه الشعور بالأنفة والعزة والكرامة:

« بزَّاقُ قوقعةٍ زَيَّتُهُا تزاويق خادعةٌ وغرابٌ يحوم على الجِيَفِ العَفِناتِ وغرابٌ يحوم على الجِيَفِ العَفِناتِ ويأكل من فضلات الصقور أنتَ .. من أنت؟ وطواط كهف يهاب الضياء ويهوى الدجى ويهوى الدجى وبومٌ يعشِّشُ بين الخرائب ثم ينام ثم ينام وينتظر الليلَ

يرفض الشاعر أن يكون الإنسان وضيعا حقيرا، يعيش على هامش الحياة، يقتات من فضلات الآخرين في ظلمة الجهل، ويخشى الانطلاق في النور، لا يعرف طعم وجوده الحقيقي؛ إذ يعيش الإنسان الذي ثار عليه عثمان لوصيف الشاعر حياةً ملؤها الخوف والزيف والخداع والغش، فقد اهتم هذا الإنسان بالمظاهر الخداعة وترك الجوهر خاو، فحياته جوفاء ليس فيها إحساس يمعنى الحياة الحقيقية أو الوجود.

ومن أسباب ثورة الشاعر على ذاته: وضعه الاجتماعي المتردي، ورضاه بالمهانة، وعدم قيامه بما هو موكل إليه من تعمير الأرض وتطوير حياته، وحيانة الأجيال اللاحقة فقال لنفسه: « لعنات الورى كالسهام تلاحق ظلك والذل يلويك والجوع يطويك والجوع يطويك والصرصر النحس والموعد .. والزمهرير أين المفر؟ » [المتغابي، ص 97]

يُحَمِّلُ الشاعر نفسة مسؤولية مواصلة بناء الحضارة، حيث ترمز لعنات الورى إلى غضب الأجيال اللاحقة، وسخطها على إنسان هذا العصر الذي لم يَقُم بواجبه تجاه المرحلة التي هو فيها، مثلما قام أسلافه بدورهم في إضافة رصيد يستند إليه هو لمواكبة تطور الحياة، وبما أنه إنسان ذليل، جائع، يقتله البرد، فهو محاصر من جميع الجهات، لذلك تساءل الشاعر عن سبيل الخلاص، ولا مفرَّ له مما هو فيه إلا بالانتفاضة على الذات قبل أن ينتفض على الواقع.

ويتابع الشاعر عتابه لإنسان هذا العصر ممثلا في شخصه، هذا الإنسان الذي يعيش على احترار الماضي، وحلم عودة الزمن المُشْرِق، وبقي قابعا لا يحرك ساكنا، يخشى المغامرة صوب المستقبل، ويخشى التغيير، فيستفزه نافثا في صدره الانتباه من الغفلة والاستكانة:

« جبان من اعتزل البحر والعاصفات وعاد إلى هدهدات النخيل ليقبع مثل الأسير » [ المتغابي، ص 98]

يريد الشاعر من الإنسان أن يغامر، أن يكتشف المجهول، وأن يسعى في تحقيق عيش أفضل، ويطور حياته، ويبني للأحيال المقبلة درجة في سلم الحضارة، أما أن يقبع في قوقعة الماضي، يجتر تاريخ الأحداد والحديث عن أمجادهم وأصالتهم، ويركن إلى الراحة، فهو إنسان أسير الذكريات، ليس في مخيلته إلا تصورات مشوهة لا ترقى به إلى المستوى الذي يجب أن يكون عليه، للذلك يذكر الشاعر إنسان هذا العصر الذي تخلى عن رسالته بقوله:

« أنت .. من أنت؟

لا .. ثم لا ..!!

أنت سيد كل الخلائق .. » [المتغابي، ص 98]

إلى أن يقول له مشجعا مستثيرا:

« تغشى الطلاسم

تغشى العباب

وتغشى الظلام الأخير.. > [المتغابي، ص 99]

إنه يذكر نفسه بأنه يستطيع أن يخرج من أسره الفكري والاجتماعي، لأن الله كرَّمه بالعقل وجعله خليفته في الأرض، وأنه بإمكانه أن يتحدي الضعف والعجز والعيش في الحضيض.

ومن دلالات البعد الرمزي للثورة على الذات، استناد الشاعر إلى الرمز الخاص ليحاسب الإنسان العربي على تخاذله وهوانه، وقبوله بالعيش في الحضيض والوهم، كما رمز إليه بالحشرات والحيوانات المعروفة بالخوف من النور دلالةً على الجهل والتخلف والانطواء، ثم حاول بعد ذلك تذكيره بواجبه تجاه الإنسانية والأجيال القادمة، وشجعه على الانطلاق نحو المستقبل والخروج من الموت الاجتماعي والثقافي والفكري، ودعاه إلى مساءلة الذات قبل معاتبة غيرها.

## ب- الثورة على المجتمع:

قسم الشاعر المجتمع \_\_ من خلال قصيدة "بمائم وطيور" \_\_ إلى فئتين: فئة تعيش في جهل وخضوع، رمز إليها بالبهائم التي لا هم لها سوى الأكل والشرب والصراع داخل الزريبة، وفئة رمز إليها بالطيور، تمثل صفوة المجتمع من مثقفين ومبدعين ومفكرين، وهم الذين سموا بأفكارهم ورؤاهم، وانطلقوا في فضاءات المعرفة والفن، مُتَحَدِّينَ الواقع، الذي فرض على الفئة الأولى كي تكون قطيعا من الدواب، لا يملك فكرا ولا إبداعا ولا وعيا بالوجود.

يقول عثمان لوصيف في قصيدة "بمائم وطيور" عن الفئة التي رضيت بالجهل والتخلف:

« قال: ماذا أرى؟

بقرا ؟ أم بغالا مدجنة وحميرٌ؟

مدنا ؟ أم زرائب تحشر فيها

هائم صماء ..

بكماء ..

عمياء ..

فهي قميم وتخبط في الظلمات .. > [المتغابي، ص101]

هذه هي الفئة التي ثار عليها الشاعر، بعد أن يئس من قبولها دعوته بالخروج من العالم الحيواني إلى عوالم الإنسانية الحقيقية، واضطر إلى التغابي حتى يسلم من شرها، ومن شر السلطة التي تريدها أن تبقى على هذا الوضع، فَهو يعيش كما قال في قصيدة المتغابي:

﴿ بين أميين

جاعوا .. فراحوا

يمضغون التبن .. مثل الدواب

وتوارت شمسهم

فتعاووا

في ظلام الليل .. عبر الشعاب > [المتغابي، ص 55-56]

إنها فئة في الجهل والأمية، حتى وإن نالت حظها من المال والجاه، متشبثة بعادات وتقاليد بالية، وترفض الارتقاء الحضاري، فإذا تمكنت بفضل المال والجاه، حاربت الفئة المثقفة، لأنها تعلم بأنها تشكل خطرا عليها:

« آه بئس البهائم تخصي الفحولات بئس البغال.. وبئس الحمير » [المتغابي، ص 102]

هذا الوضع المتدني يتطلب ثورة ترفع من شأن الإنسان، وتحافظ على كرامته وتجعله عنصرا فاعلا في الحياة، ومواطنا له آمال وطموحا كطموح الطيور التي رمز بما إلى الفئة المستنيرة من أفراد المجتمع، التي تدرك أن لها وظيفة بناء ورسالة إصلاح في الأرض، افتخر بما الشاعر قائلا:

« الطيور التي تتدافع نحو الفضاءات تصدح بالأغنيات وتسبح عبر الأثير وتموت لتولد مأخوذة بالبعيد » [المتغابي، ص 103]

فضَّل الشاعر الفئة المستنيرة بالعلم والمعرفة، لأنها اكتسبت دون غيرها من الناس ما يضمن لها الحياة الكريمة أو الحياة الحقيقية التي تليق بالإنسان، فهي:

« تتدافع من بمرج قزحي إلى بمرج قزحي تعانق كل النجوم وتلثم كل البدور ثم تمضي .. وتمضي تشق العواصف تخترق البرق والودق والودق مشبوبة الجرح .. » [المتغابي، ص103-104]

شَتَّان بين أشخاص قابعين، حائفين، مستكينين، متعلقين بالحضيض، لا يتجاوزون الجدار الخرافي الذي فرضوه على أنفسهم، وبين أشخاص محلقين في آفاق الفكر والإبداع، ينيرون للبشرية طريقها ويُيسِّرُون لها سبلَ الحياة بالبحث في مجالات المعرفة والفكر، ويُرَبُّون أذواق الناس، ويُمْتِعُوهُم بالفنون والجمال.

يعتبَرُ الشاعرُ أحدَ هؤلاء المستنيرين، فهو يؤْمن بأن رسالتَه هي تخليص الفئة التي نزلت إلى الحضيض من الوحل الذي هي فيه:

﴿ آه .. قضاؤك أن تتمزق كي تتوحد بالأرض والنبض

أو تتحول لهرا يشق صحارى الرماد فتنتفض الشجرات العذارى وتمفو الغصون الغصون » [المتغابي ص 14–15]

يرى الشاعر أنَّ قدرَهُ الاحتراقُ في سبيل أمته، فمن واجبه أن يتمزق في سبيلها، وتحقيق ذلك لا يتم إلا بالصراع مع قوى متعددة، ليس من السهل مواجهتها، ومع ذلك، فهو يرى أن الانبعاث متيسر، وأن المستقبل زاهر، وأن التغيير ممكن، شريطة أن يتخلص المجتمع من السلبية، أو التفكير الانهزامي، وأن يتوق أفراده إلى بناء مستقبل زاهر، وأن يضيفوا لبنة في مسار الحضارة.

# ج- الثورة على الواقع

يتعلق الواقع بالمستوى الاجتماعي والفكري والسياسي، ويكون في حال الرخاء والارتقاء المعرفي والحريات السياسية مزدهرا، أما إذا انعدمت أسباب الرُّقِيِّ في المجتمع، فذلك يعني أن هذا الواقع متدنًّ، ويحتاج إلى إعادة نظر من جميع الجوانب، وعثمان لوصيف ثائر على واقع أمته في أغلب قصائد ديوان المتغابي، ودليل ذلك استحضاره لشخصيات دينية وأدبية، كان لها تأثير في مجتمعاتها مثل نوح والجاحظ أو كانت متمردة على الواقع مثل امرئ القيس.

استدعى عثمان لوصيف الجاحظ، باعتباره رمزا أدبيا، كان له فضل ازدهار الفكر والنقد والأدب، ليطلب منه النصرة والعون على تغيير الوضع القائم، فواقع الأدب (هرج صبيان) ورجل السياسة إما (حجر) أو (أخطبوط لعين) وأفراد المحتمع (ديدان وبغال) والطريق (ظلمات) والحاضر (رماد ووحل وأنقاض) والمستقبل (تيه وضياع) ما جعله يتوسل للجاحظ قائلا:

«آه .. يا جاحظ الأمس واليوم!
أدعوك أن ترفع اللحد ثم تقوم لتزرع فينا لقاحا جديدا

ونورا .. وفلسفة آه .. الهض .. ولا تتأخر أعطنا أن نغذي العقول وأن نتعلم وأن نتعلم كيف نناجى الظلام ونسهر ... » [المتغابي، ص93–94]

إنه واقع يسوده الجهل والتخلف، والإعراض عن العلم والمعرفة، وإذا تفشى الجهل في أمــة تفشت معه جميع الأمراض الاجتماعية التي لا شفاء منها إلا بالقضاء عليه، والشــاعر يــدرك أن الثورة على الواقع إنما تكون بالعلم، لذلك وجد في شخص الجاحظ مُنْقِذًا من الموات المعرفي.

هناك واقع آخر يعيشه العالم المتخلف، هو الشعور باليأس تحاه الانفلات من الحضيض، والاعتقاد بأن قدر هذه المحتمعات أن تعيش مستضعفة متخلفة، ولا يمكنها اللحاق بركب التقدم الحضاري الذي بَلغَهُ الغرب، وقد رمز الشاعر إلى هذا اليأس بالجدار الخرافي في حديثه للجاحظ:

﴿ أعطنا شررا من عيونك لحا وإيماءة وآيماءة من عطنا من عطنا من عمر أعطنا ثم .. ثم أعطنا أن نفجر هذا الجدار الخرافي أو .. نتفجر ( )

يحمل رمز الجدار الخرافي عدة أبعاد دلالية، منها الضعف، والجهل، والعجز، واليأس، والتصور المسبق بأن أية محاولة للتغيير سيكون مآلها الفشل الذريع، وما يستجديه الشاعر من الجاحظ هو القدرة على الفعل، وقوة العلم والمعرفة، فمشكلة الواقع العربي اليوم هي العجز عن الفعل والتخلف المعرفي والفكري.

يشعر الشاعر بالتردد في طلبه من الجاحظ أن يمدنا بتلك الروح المعرفية المتوهجة، ويرمز إلى تردد الشاعر توظيفه الشاعر لـ (ثُمَّ) الأولى، وبعدها نقاط حذف متتالية، تلتها (ثم) الثانية، وكأن الشاعر يتلعثم في الكلام خوفا من الجدار الخرافي، أو ترددا في اختيار ما سيطلبه من الجاحظ، خاصة إذا كان الموت هو الخيار الحتمى الثاني، وهو أفضل من الإحساس بالعجز.

أما الشخصية الثانية، التي استدعاها الشاعر طلبا للتغيير والثورة على الواقع، هي شخصية امرئ القيس، الذي عاش شبابه ثائرا على أعراف القبيلة، وقضى نحبه ثائرا مطالبا بالثأر لمقتل أبيه، ومن خلال الدلالة التراثية لعنوان القصيدة "قفا نبك" يشير الشاعر إلى أن الواقع أشبه بالأطلال، وأنه يستحق البكاء والرثاء:

«صاحبيْ قفا بين هذي الطلول الطلول لنفْرطَ وردتَنا في مهبِّ السهادْ .. » (ص 76)

وفي نفس القصيدة يطلب الشاعر من صاحبَيْه أن يثورًا معه على الجهل، حتى وإنْ كانا لا يملكان القدرة والثقة في النفس، فإنَّ ما يحمله الشاعر من رغبة داخلية في السعي للتغيير، قد يساعدهما على أداء المهمة التي طلبها منهما، حيث تكفى المغامرة لكسر ذلك الجدار الخرافي:

«صاحبي !
هَلُمَّا .. إذنْ
وخُذَا من دمي جذوة وخُذَا من دمي جذوة وخُذَا من دمي يهطل الغيث وتوهج كي يهطل الغيث يغسل كل الشعاب .. وكل المدن ولنهاجر معًا عبر هذا السديم البَهيم ونبحر بغير سفنْ

يؤمن الشاعر بأن العمل الجماعي يؤدي إلى تغيير الواقع، إذا تضافرت الجهود، وكان الناس على رأي وموقف واحد، ومهما كانت التضحيات جسيمة، فإن مجرى الحياة سيَتَغَيَّرُ حتمًا.

في ديوان المتغابي أبعاد أخرى، منها الثورة على المتسببين في تدني مستوى الإبداع والركود الأدبي، وقد طالب الشاعر نفسه بمواجهة هؤلاء بقوله:

« واركلْ سماسرةَ الكلماتِ العذارَى وكلَّ بغي... متاجرْ ثم قل: أنا شاعر! » [المتغابي، ص33]

أبدى الشاعر نقمته على فئة من الأدباء والشعراء ركبتْ موجة التطبيل والتهريج لجهات إعلامية وسياسية نافذة، فبلغت من الشهرة مكانة لا تستحقها، وقد رمز لرداءة إنتاجها بهرج الصِّبيان في قوله:

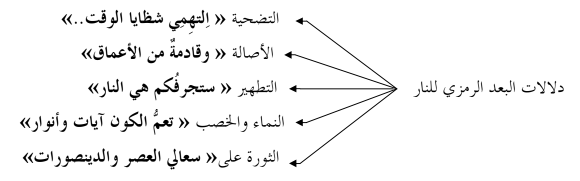
«... هزَّ عينيه وَحَيَّا زُمَرَ الحَلاَّن
 في عفوية ... ثم انتحى زاوية مبتعدًا عن هَرَج الصِّبيانِ
 والفوضى الهزيله » [المتغابى، ص 84-85]

ذلك هو المشهد الإبداعي والثقافي في وطن الشاعر، صورها كما هي، وكما عايشها في نادي الجاحظية بالجزائر العاصمة، فقد أضاف في هامش القصيدة إحالة تحدد المكان والإطار الثقافي والأدبي، ولكنه عبر عن غضبه من ذلك المشهد، ورمز إليه بالفوضى الهزيلة وهرج الصبيان.

ثار الشاعر على الساسة ورموز السلطة الحاكمة، الذين تحولوا إلى طبقة متسلطة تحتقر الفكر، وتسلب الحريات، بدل أن ترعى شؤون المواطن، وبالتالي فهم يستحقون في نظره الزوال:

« ضع يديك على شفرة الموت دُك عروشَ الطواغيت زلزلْ مدائنهمْ أضرم النارَ كي تمحوَ العارَ...» [المتغابي، ص32-33]

على الشاعر أن يثور ويضحي في سبيل حريته التي حرمه منها استبداد السلطة، وعليه أن يضرم نار الحقد والغضب والانتقام، إنها نار الثورة التي أعطاها في قصيدة "هي النار" عدة أبعاد منها:



عبَّر الشاعر عن الثورة بأسلوب رمزي متفاوت، من حيث الغموض والوضوح، ومن حيث الأهمية، فرمز للواقع المتردي بالطحلب المتصدئ، والسعالي والدينصورات والأخطبوط، والسديم، والبهائم، والجدار الخرافي، والوحل، والبرق، والليل. إلخ

لهذه الأسباب ثار الشاعر على ذاته، وعلى مجتمعه، وعلى الواقع والسلطة المهيمنة، والأدباء المزيفين، وكل الرداءات التي جعلته يترل إلى الحضيض، ويسقط في الوحل، وهو الشاعر النبي والمواطن الصالح الذي يسعى لبناء وطنه والتضحية في سبيل أمنه وازدهاره.

### 03) البعد الوطني

تتجلى الروح الوطنية في مدى اهتمام الشاعر المعاصر بقضايا وطنه، ووصفه لجماله، وتغنيه بأبحاده وانتصاراته، والتحسر عليه في انكساراته ونوائبه، والغيرة عليه، والثورة على النفعيين فيه والعابثين بمصيره؛ وعثمان لوصيف في ديوان المتغابي لم يشذ عن هذه القاعدة إلا بما ميّز بحربته الذاتية بأحداث الوطن، فهو ناقم على ما يقع من أحداث مؤلمة، وما يحدث في الوطن من خطر الساسة والإرهاب والجاهلين، لذلك ارتسمت في قصائد الديوان مسحة من الحزن والأسى، يكاد يختفي في هيمنتها بريق الأمل، ولم يجد الشاعر سبيلا للخلاص سوى الثورة والتضحيات.

للوطن عند عثمان لوصيف مرتبة القداسة، وما كان مقدسا يصعب الاقتراب منه، ويصعب تدنيسه، وبالتالي جاءت مكانة الوطن في شعره أرفع من أن تبتذل أو تنتهك، فبالرغم من الحزن على ما يحدث للوطن من مآس، وما يعانيه الشاعر من إقصاء وتحميش، ظلت الرموز الموحية بالبعد الوطني محافظة على مكانة الوطن الراسخة في ذات الشاعر، ويتجلى ذلك في قصيدة "قفانك":

« آه .. ولننغمس كلُّنا في اللهيب نُسبِّحُ باسمِ الحبيبةِ باسم المهيمنِ واهبِ كلِّ المِينْ » [المتغابي، ص73]

رمز الشاعر إلى الوطن بالمرأة، فوصفه بالحبيبة تعبيرا عن تعلقه به، أما التسبيح باسمها فيرمز إلى مرتبة العُلُوِّ، لأن "جوهر الأنثى" عند المتصوفة يدل على الخصب والنماء والعطاء الكثير، فهي التي تلد وتنجب ومنها التكاثر واستمرار الحياة؛ كما ترمز إلى الفضل والنعمة والخيرات التي يغدقها الوطن على الأفراد المنتمين إليه.

يوحي تسبيح الشاعر "باسم المهيمن واهب كل المنن" إلى قداسة الوطن، إذ لا يمكن للإنسان أن يعيش دون أرض، لها حدود يشعر داخلها بالأمان، ويحس أنها تملكه ويملكها، فهي جزء من كيانه، وهو جزء منها، ويدرك أنه من دونها لا كرامة ولا هوية له، فوجوده متعلق بوجودها، وحياته لا تتحقق إلا بما تمنحه له تلك الأرض الحبيبة، فهي وطن يستحق التقديس ويستحق الفداء بالدم والروح، يتشرف المواطن أن ينال الشهادة والخلود في سبيله:

« صاحبي السلام على من توغّل في موتهِ شقَّ الكفن الكفن واستوى عاشقاً يتغنى لِجد الحبيبة .. مجد الوطن وطن .. هو أكبر من موتنا وهزائمنا ..

وطن يتجذَّر في جسد امرأةٍ من لظىً تتأجج أنفاسُها الحارقات.. > [المتغابي، ص75]

يرمز التوغل في الموت إلى الرغبة في الاستشهاد، ويرمز شق الكفن إلى الخلود، ويتناص ذلك مع قوله تعالى: (وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذلك مع قوله تعالى: (ولَا حب هذا الشهيد وتعلقه بوطنه ما ضحى في سبيله بحياته، إنه وطن أكبر من يرزَقُونَ ) ، ولولا حب هذا الشهيد وتعلقه بوطنه ما ضحى في سبيله بحياته، إنه وطن أكبر من موتنا، فمهما قدَّمنا من تضحيات، ومهما فديناه بأرواحنا، يبقى أكبر من كل شيء، وتبقى له تلك القداسة والعلو، وتلك المكانة المتميزة في النفوس.

يتحسد تعلَّقُ عثمان لوصيف بوطنه في افتتانه بالمرأة، فهي نصفه الآخر الذي يقضي حياته مولعا بها، يشده إليها جوع الروح والوجد بالجمال الإلهي فيها، إلا أن هذه المرأة (الوطن) عند عثمان لوصيف لا تستقر على حال، ولا تثبت في صورة معينة، فهي في قصيدة "قفا نبك" امرأة تحبُّ بعنف وتحترق في سبيل سعادة حبيبها، فهي « من لظي تتأجج »، وإذا تعرضت للخطر فهو مستعد للتضحية في سبيلها، وبدل أن يدعو الشاعر صاحبيه للبكاء على بقايا ديار الحبيبة، دعا صاحبيه إلى مساعدته في إعادة الحياة لتلك الحبيبة (الوطن) وتطهيرها من دنس العابثين بها:

« صاحبيْ ! هلُمَّا .. إذنْ وخُذَا من دمي جذوةً تتوهج كي يهطل الغيث يغسل كل الشعاب .. وكل المدنْ » [المتغابي، ص73]

إن الشاعر يحترق، ويريد أن يتحول دمه المتوهج بالحب والثورة والوطنية إلى مطر، يطهــر الأرض، ويخلص حبيبته مما هي فيه من احتراق وعذاب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة آل عمران، الآية **169**.

يتميَّز الشاعر عن غيره من الناس برؤية ما لا يراه الآخرون، لذلك جاءت علاقته بالوطن المقدس علاقة رفيعة متسمة بالارتقاء إلى العالم العلوي، فقد وصف نفسه بالصوفي والنبي، فهو في التصال دائم معه يتلقى منه الإلهام والوحي، لأنه مكلف برسالة مقدسة هي المحافظة على الوطن (الحبيبة):

أرسل أخيلتي
 أبسط أجنحتي
 وأخوص في الشفق المتوهج
 أقطف ياقوتة للحبيبة
 قال: .. وعَضَ على شفتيْهِ
 توسَّد نار الفجيعة ..» [المتغابي، ص13]

يريد الشاعر أن ينطلق عبر الأحيلة للبحث عن شيء جميل، يقدمه للوطن المحترق، وليس هناك شيء أجمل من الروح يجود به، وليس من سبيل سوى الخوض في الشفق المتوهج، إلا أن رغبته في التحول إلى كائن أسطوري أو إلى مَلَكٍ يبسط أجنحته لإنقاذ الحبيبة لا تتحقق، فتوسّد نار الفجيعة، وبات مسهدا في حيرة وقلق حول مصير تلك الحبيبة (الوطن).

كل ما يربط الوطن بالشاعر فيه نار، نار الحب، ونار العذاب، ونار النعيم، والوطن متجذر في امرأة من لظى، والشاعر يطلب من صاحبيه أن يأخذا من دمه جذوة تتوهج، ويطلب منهما الانغماس \_ جميعاً \_ في اللهيب للتسبيح باسم الحبيبة، والخوض في الأفق كي يقطف لها ياقوتة من الشفق المتوهج.

إن ارتقاء الشاعر واتصاله بعالم الغيب، وصفاءه الروحي مع الوطن (الحبيبة) ألهمَهُ تـــذكّر المفاداةِ حين قرّر الاستسلامَ عجزًا عن التضحية والفداء:

... >>

لكنه حين أغمض عينيه كي يستريح لبضع دقائق ناداه صوت من الغيب: قم! ألهك الغُرُّ قد غادروا والحبيبةُ حفت بها الظلمات وحاصرها الموجُ والأخطبوط اللعينْ » [المتغابي، ص13]

يبدو أن الوطن في خطر داهم، يحدق به من كل جانب، ويرمز إلى ذلك المــوج المحاصِــر والأخطبوط اللعين، وسواء كانت الظلمات التي حفت بالوطن من الداخل أو من الخارج، فــإن الشاعر مُكلَّفٌ من عالم الغيب بإنقاذ الحبيبة (الوطن)، بعد أن تخلى عنها الآخرون.

يرمز الأخطبوط اللعين والموج المحاصر إلى الإرهاب بشتى ألوانه وأشكاله، فهناك إرهاب التطرُّف الدَّمويِّ الذي تعرضت له الجزائر وطن الشاعر، وهناك إرهاب مضاد وإرهاب سياسي فكري، وقَدَرُ الشاعر أن يواجه هذا الخطر المتعدد بمفرده:

﴿ آه .. ها أنت مبتهل تتعمَّقُ في لجج الليل وحدك توقد جذر الصباحات ترفع في العاصفات شراعا وتُدْلِجُ نحو رموش الحبيبة ﴾ [المتغابي، ص14]

استجاب الشاعر لنداء الغيب، وبدأ المواجهة بالابتهال والضراعة، علَّ الله يستجيب له، فينقذ البلاد والعباد من الظلمات، ثم ها هو يغرق وحده في لجج الليل لِيَصْنَعَ صباح الوطن، ويسافر في الضياع بحثا عن الحبيبة (الوطن) وسط الليل والعاصفات.

هناك مشهد آخر لمعاناة الوطن، يبدو فيه البعد الرمزي خافتا بسبب وضوح دلالة عنوان القصيدة، حيث يكفي أن يكون النص الموازي مضغوطا في عبارة "مرثية لبلادي"، ليعرف القارئ أن النص الذي تحت العنوان يتحدث عن مأساة ومصائب يتجرع الوطن ويلاتها، فأحس الشاعر بالمرارة في تلك المأساة فقال للحبيبة:

« مُرَّةٌ كلماتكِ هذا المساء

وطعم شفاهكِ طعم الرمادُ مُرَّةٌ هذه الزهرات التي مسَّدَثْهَا يداكِ مسَّدَثْهَا يداكِ ومرُّ أريجُكِ مرُّ مديحي مرُّ مديحي وتفاحُ هذا المدادُ » [المتغابي، ص21]

لقد تغير كل شيء بالنسبة للشاعر، إنه يعيش الأسى والحزن الذي أبدل سعادته مرارة، وبات طعم الحياة كطعم الرماد، وباتت مُرَّةً عنده الكلمات والشفاه والزهرات والأريج والمديح وجمال الكتابة، ويزداد حزنه كلما تذكر الماضي السعيد، حين كان يتغنى بجمال وطنه:

«كنتُ غنيتُ أعيادَكِ البيض بالأمس حتى استبدَّ الظلامُ وأوغلتِ في بحر هذا الحدادْ » [المتغابي، ص22]

بدأ شقاء الشاعر حين ارتدت الحبيبة السواد حدادا على ما أصابها من جراح، ورغم وعلى ما أشاعر الاستماتة والثبات والصبر كي يتحمل المشهد الدموي لكنه لم يستطع:

« جفاني الهفيف جفاني الهوادْ.. والكمنجاتُ .. أحكمتُ أوتارَها غيرَ أنَّ الجنازاتِ ظلَّتْ تَمُرُّ.. ظلَّتْ تَمُرُّ.. إلى أن تسربلَ شِعري هذا السَّوادْ » [المتغابى، ص22]

يؤ لم الشاعر أن يشاهد أبناء وطنه يُقتلون غِيلةً، والجنائز تمرُّ كلَّ يومٍ، فهو متعلق بالوطن حَدَّ القداسة، فارتبطت سوداوية شعره بمرور الجنازات، وتحوَّلَ شعره من غناء إلى رثاء؛ وللتعبير عن عمق الجرح تابع نداءاته:

« يا زمردتي المستنيرة بالموت يا امرأة من دم ولظى يا بلادي الحبيبة يا بلاد الهوى يا بلاد الهوى والغوى يا بلاد الهوى يا بلاد ..! » [المتغابي، ص75]

هكذا يتحول الموت إلى طاقة للحياة، في سبيل هذا الوطن الغالي "زمردة الشاعر المستنيرة بالموت"، ويكرِّر النداء رغبة منه في الظَّفر بالإجابة؛ وقد تطرقنا في رمزية التكرار إلى الأثر النفسي الذي يتركه تكرار حرف النداء (يا) في نفس المتلقي، فهو يرمز إلى إلحاح الشاعر في البحث عن إحابة تَحُدُّ من حيرته وقلقه وعذابه.

يستمر الشاعر في عرض المأساة الوطنية التي مرت بها الجزائر في فترة التسعينيات، وهي الفترة التي أنجز فيها ديوان المتغابي، ويستمر في إحبار نفسه على حمل مشعل التضحية حباً وإخلاصاً للوطن وتضحية في سبيله، لأنه يستحق أكثر من ذلك، فهو "وطن أكبر من موتنا"، إذ نجده في قصيدة "ثم قل أنا شاعر" يلزم نفسه بحل مشاكل الوطن قائلا:

«ضع يديك على ناردين أللجبيبة فكِّك جدائلَها سندسا وغماما.. مُحَّد بقرآن أجفالها الناعسات أرق كلماتك شعراً

176

<sup>1</sup> الناردين: نبات طيب الرائحة يزرع للزينة في أوربا وآسيا الغربية، يستخرج من جذوره نوع من العطور، ويقال له السنبل الرومي.

و خمراً توضأً بكأسيْنِ من دمكَ النَّبُوِيِّ وَصَلِّ لها.. صَلِّ حتى تصيرَ مفاتنُها سوسناً وقياثرْ

ثم قل: أنا شاعرْ!» [المتغابي، ص31]

كان لهذه الحبيبة (الوطن) من الجمال والروعة ما ميَّزَ علاقة الشاعر بها، فكأنها خاصـــته، لذلك حمَّلَ نفسه مسؤولية التضحية والاحتراق في سبيل سعادتها وإنمائها، بعد الـــذي أصـــابها في سنوات الإرهاب والتخريب، وذا هو يأمر نفسه بأن ينتبه إلى مفاتنها ويحاول أن يخلصها مما بقـــي عالقاً بها من أسباب الأسى والحزن.

أعطى الشاعر دلالات جديدة لبعض الألفاظ، فأخرجها عن المألوف باتخاذها رمزا مخالف الما هو شائع، فإذا كان وضع اليدين على ناردين الحبيبة يوحي بالطمأنينة والراحة النفسية والاستمتاع بجمال الوطن ورائحته الزكية، فإن الشاعر نظر إلى الجدائل الي هي في الواقع خصلات الشعر الطويلة المجدولة، آمِرًا نفسه بفكها حتى يغطي شعرها الجسد فيزداد جمالا، فجدائل الحبيبية في النص ترمز إلى العُقَدِ والمصائب المتشاكلة كالضفائر في رأس هذه الحبيبة (الوطن) والسواد الذي تسربلت به في محنتها، وحين يفكك الشاعر تلك العقد والمشاكل، يتحول الوطن إلى سندس وغمام، ويزول الأسى والحزن المنسدل على الوطن.

قد لا يكفي الاستمتاع بجمال الحبيبة "الوطن"، فيصبح جمالها وسيلة للإلهام والارتقاء والتطهر والصلاة من أجلها، حتى تصير مفاتنها سوسنا وقياثر، وحينها بإمكان الشاعر أن يعتز ويفخر بأنه شاعر، ويرسل شِعرَه فيها، كما كان قبل المأساة الوطنية.

لقد صرَّح الشاعر بافتتانه بجمال وطنه، فإليه ينتمي ومنه يستمد وجوده، لــذلك وَصَــلَ سحره بسحر المرأة كرمز للجمال، وهو وَصْلُّ بالجمال الإلهي وبالعطاء والخصــب، فقــد رأى

الشاعر في جمال تلك المرأة المسماة "آسيا" القدرة الإلهية التي منحت وطنه قوة حَمَــال لم تمتلكــه لا أمريكا ولا روسيا:

﴿ آسيا ..
جمرٌ وحُمياً يمتزجان
نوافيرُ تهتف
وجدٌ يعصف
ومواويل من أرض بلادي
من عنابة
لا أمريكا ولا روسيا » [المتغابي، ص110]

قد تُمَاثِلُ قوةُ الجمال في الجزائر القوةَ العسكرية النوويةَ والاقتصادية والسياسية التي تمتلكها الدول العظمى، إنها قوة أبديَّة إلهيَّةُ، أعظم من أدوات والدمار والخراب والموت، لأنها تبعث الحياة في الكائنات، وقد فصَّلَ الشاعر ذلك في قصيدة "مررتِ" فقال:

« مررت .. توهجت الكائنات الخفيه وراح الضياء يرف وراح الوجود يشف وراح الوجود يشف ورحت أنا فرحت أنا فانق قوس البشاشة وأسبح في فلك الأبدية » [المتغابي، ص112]

يقف الشاعر مذهولا أمام جمال سرمدي، يهيم به، ويعانق فيه السعادة الغامرة، ويبحر فيه نحو الخلود.

ويتابع الشاعر ارتكازه على رمز المرأة، ففي قصيدة "مرثية لبلادي" يتابع حديثه إليها بعد انتصاره على الظلمات والنار والغاصبين والأخطبوط اللعين، وبعد انقشاع الغيوم، قائلا لها:

«... وتعبين أنت مطرزة بالدَّراري
 مكللة بالزنابق والياسمين
 فتبتهلُ الشمس حين تراكِ
 ويسجدُ لله كلُّ العبادْ
 وتظلين مَعبودتي الأزلية
 يحرسنا الحب والأغنيات
 ليوم المعاد » [المتغابي، ص 24-25]

في الوقت الذي تبتهل فيه الشمس لرؤيا هذه المرأة (الوطن)، ويسجد لله كل العباد تعظيما وتقديسا لقدرته الإلهية في إتقانه لبديع جمالها، تظل تلك المرأة (الوطن) معبودة الشاعر يحرسهما الحب وما يكتبه فيها من شعر يستحق الخلود، وأروع ما في هذه المرأة أن المحن لا تؤثر فيها؛ فرُغْمَ النهب والسلب الذي تعرضت له قبل الاستقلال وبعده، ومع ذلك فهي تزداد قوة وجمالا:

«آه! یا امرأة کلما هبّت الریح تزداد سحرا شفافیة شفافیة هوسا هوسا واتقاد آه! من أنت .. من؟ زهرتی فی اللظی وأحبك .. إمّا تغاوی سنی وأحبك .. إمّا تغاوی سنی وأحبك .. إمّا تغاوی سنی وأر ترنم شاد »

ذلك هو وطن الشاعر، امرأة كلما تعرضت للمصائب والنكبات ازدادت ســحرا، وازداد حب الشاعر لها، وتلك قمَّةُ الروح الوطنية، وهي أن يتألق إحساس الشاعر بالانتماء أكثــر مــن الأوقات العادية كلما تعرض الوطن للخطر، ومع ذلك فهو يصرح باحتراقه في سبيل هذا الــوطن (المرأة) في السلم والأمن وفي الخطر.

يختم الشاعر قصيدة "مرثية لبلادي" بالاستناد إلى الرمز التاريخي "بلقيس" ملكة سبأ، للإشارة إلى القوة والحكمة والإيمان الذي تتمتع به معبودة الشاعر (الوطن)، فهو طفلها المشغوف ها الذي يخشى اليتم والوحدة والعذاب وشاعرها الثائر:

«... وأنا لكِ
 منكِ
 فلا تتركيني يتيمًا
 أنا طفلك المتورط فيكِ
 وشاعركِ المتأججُ
 من صبوة .. وسهادْ » [المتغابي، ص 26-27]

يكشف الشاعر في هذه السطور الشعرية عن علاقة حديدة تربطه بالوطن، فبعد كل تلك الدلالات التي حملتها (المرأة) لا ينسى الشاعر أنه جزء من الوطن، وبالتالي، فارتباطه بهذا الوطن يتمثل في الأمومة، وهو يخشى أن تقضي عليها المحن، ويفتقدها إلى الأبد.

ويمكن تلخيص البعد الوطني في ديوان "المتغابي" في الدلالات الآتية :



وقد أوحى الشاعر بهذه الدلالات من خلال أساليب رمزية متعددة، إلا أنه ركز على رمز المرأة، حتى ليكاد يهيمن على أغلب دلالات البعد الوطني في الديوان.

#### 04) البعد السياسي

يتمثل البعد السياسي للرمز في ميل الشاعر إلى التعبير عن رفضه للوضع القائم، ورغبت في تغيير أسلوب تسيير شؤون البلاد، ولذلك فهو بُعْدٌ وسَطُّ بين البعد الاجتماعي والبعد السوطني، حيث يقع التداخل بين أجزاء من هذه الأبعاد، لأن التعبير عن معاناة المجتمع وطموحاته ناتحة عن نظام سياسي، إما أن يكون عاملا على رخاء المجتمع، وفي هذه الحال يعبر الشاعر عن صلاح هذا النظام، وإذا كان النظام السياسي فاسدا، أثر ذلك سلبا على المجتمع، وهنا يجد الشاعر نفسه مجبرا

على إبداء رأيه والتعبير عن مواقف مواطنيه، إما بأسلوب مباشر، فيكون خطابه تقريريا، أو يكون بأسلوب رمزي يغني فيه التلميح عن التصريح.

في ديوان المتغابي عبارات وألفاظ رمزية، تحمل في طياقها غضب الشاعر من السلطة في وطنه، ودعوته لأفراد المجتمع أن يرفضوا تلك السياسة، وذلك الحاكم المستأثر بخيرات البلاد، لذلك اتخذت دعوة الشاعر للتغيير والتعبير عن رؤاه أشكالا مختلفة، منها رفض الوجوه القديمة للسلطة، ومنها تلويث هؤلاء لطهارة الأرض، والتضييق على المثقفين والمبدعين .. إلخ

عبَّرَ الشاعر في قصيدة "هي النار" بأسلوب رمزي عن غضبه وسخطه من الواقع السياسي، وأبدى أمله في أن تكون هناك ثورة تطهر الوطن من أيدي المتحكمين سياسيا واقتصاديا بقوله:

« وقادمة من الأعماق

تتبعها

أعاصير .. وأمطار

سعالي العصر هاربة

وكل الدينصورات التي هرمت

على الأنقاض تنهار >> [المتغابي، ص 04–55]

يحملُ رمز (سعالي العصر، والدينصورات التي هرمت) بعدا سياسيا، يبرز مدى تسلط فئة معينة في المجتمع، تجردت من الإنسانية وأكثرت الفساد في الوطن، وطالت مدة تسلطها باسم الشرعية التاريخية أو التقادم في سدة الحكم، ويرى الشاعر أن التعاقب على السلطة ضرورة، تستوجب تطهير الوطن من هذه النماذج القديمة المتمكنة التي ضربت جذورها، وامتدت وأصبحت واقعا مؤلما لا مفر منه.

لا شيء ينقذ الوطن من هذه الدينصورات والسعالي إلا ثورة تنبع من أعماق المجتمع، ثورة صادقة، أصيلة، ذات أهداف نبيلة، غايتها القصوى إيجاد نظام سياسي عصري، يواكب مستجدات الحياة ويحقق طموح الشعب، وأملُ الشاعر معقود في همة المجتمع، وإلا فهو يرفض

الانتماء إلى أولئك الطغاة المستبدين لأنه ليس منهم، كما يرفض الانتماء إلى أولئك المستضعفين المغلوبين على أمرهم في قوله:

«أنا من معدن حر
وما في الأرض
ديدان .. وأحجار! » [المتغابي، ص 05-06]

يقيم الشاعر من خلال السطور الشعرية مفاضلة بينه وبين أفراد المجتمع ورموز النظام الحاكم، وهي مفاضلة بين ثلاث فئات من أفراد الوطن؛ رمز إلى الفئة الأولى (بأنا المتكلم)، وهي التي ترى ألها من معدن حر نقية مترفعة عن طغيان النظام وذل المحكومين، ورمز إلى الفئة الثانية بالديدان لحقارتها ووضاعتها، لألها تعيش في الحضيض وملتصقة به، ولا تقوى على الخروج من الجهل والاستعباد، ورمز إلى الفئة الثالثة بالأحجار، لفقدالها الإحساس بالإنسانية و لم يعد يهمها سوى ما تملك من مال وجاه وسلطة، فهي كالحجارة قسوة، لذلك طالب المجتمع (مجتمع الديدان) بالثورة عليها.

أقام الشاعر في قصيدة "المتغابي" مفاضلة بينه وبين أفراد المجتمع المتخاذلين وبين فئة الدينصورات والسعالي فنظر إلى نفسه بأنه:

« عبقري ..

حين يشتاق .. يصحو

کل هر

یکتسی کل غاب

وإذا غنى الهوى

عانقته

هينمات .. وشذى .. ورواب » [المتغابي، ص 56-57]

فهو ذات مفعمة بالفكر والعواطف المرهفة، ويملك قدرة ساحرة على التغيير عن طريق الجمال والفن، كما أن له قدرة على التغيير بالفكر الثوري، وبأساليب سحرية أحرى:

« هو من كينونة

تتلظى

فتهب النار .. من كل باب

یده

بيضاء .. من غير سوء

وعصاه .. فصل كل خطاب

شف روحانية

وسناء ..

فهو نور قد سرى .. في انسياب » [المتغابي، ص 59]

لقد كانت آية موسى (عليه السلام) إلى فرعون أن يلقي عصاه فتتحول إلى أفعي، وأن يخرج يده فإذا هي بيضاء من غير سوء، أما آية الشاعر فقلمه، هو عصاه السحرية التي ترمز إلى فكره، خاصة وأنه يدعو إلى التغيير الشامل، وآيته الثانية يده البيضاء النقية، التي تم تتلوث بأحذ الحقوق و لهب أموال الدولة والاعتداء على الحريات، وكل ذلك لا يصدر إلا عن النظام الحاكم الذي يمارس سياسة الاستعباد والإبعاد في المجتمعات المتخلفة.

أما الفئة الثانية (فئة المحتمع الذي يعيش في الحضيض)، فقد استعار لهـ أبشـع الرمـوز الحيوانية، مثل البغال والحمير والبقر والدواب، لأنه وجد نفسه في الواقع:

﴿ بين أقزام

هنا .. تتباهى

وبغال

# تزدهي في عجاب » [المتغابي، ص 63

إن مأساة هذا المحتمع في ضعفه وعجزه بسبب الجهل، فإذا استطاع الشاعر أن يضع يديــه على الجرح، وانتبه أفراد مجتمعه إلى واقعهم، ربما تمكنوا من امتلاك القدرة على التغيير، لكنهم أقزام تتباهى وبغال تزدهي، فرضت على الشاعر أن يتغابى، ويتظاهر بالجهل:

« لبس الجهل العدو .. قناعا وتماهى .. فى ضباب الضباب

حاضر لکنه ىتىدى

موغلا .. في عتمات الغياب

عارف

لكنه يتغابى..

من رأى .. أسطورة في ثياب؟ » [المتغابي، ص 62-63]

يصرِّح المتغابي بأنه يتقن التمويه، ولا يمكن أن يُشتَبه به، فقد رأى أن الحكمة تقتضي التظاهر بالغباء، ومعنى ذلك أن هناك سلطة تفوقه قوة، قد تكون سلطة الجهل المتفشي في المجتمع، وقد تكون السلطة السياسية في البلاد، فهي التي تريد لهذا المجتمع أن يبقى حاهلا، ومنعت الشاعر من أداء رسالته التنويرية، فلجأ إلى الاحتيال على هذا النظام المستبد، وأن يتماهى بين أفراد المجتمع الأغبياء، داعيا إياهم في الخفاء إلى الإيمان بأفكاره ورؤاه، فهو حاضر يتبدى في الغياب، وكأنه غير موجود، وعارف يتغابي، وكأنه لا يعلم شيئا.

قد يرفض أفراد المجتمع ما يدعو إليه الشاعر من تغيير، ولكن هذا الرفض قد لا يتعدى الإعراض والمقاطعة، وقد يتجاوز ذلك إلى ما يثني الشاعر عن أفكاره، لأن المجتمع لا يواجهه

الشاعر من تلقاء نفسه، وإنما هناك أياد خفية توجّه أفراد المجتمع عبر ذيولها إلى الإعراض عن الإصلاح والتجديد، ومأساة الشاعر الكبرى أنه يحيا كما قال:

﴿ بين أميين

جاعوا .. فراحوا

يمضغون التبن .. مثل الدواب

وتوارت شمسهم

فتعاووا

في ظلام الليل .. عبر الشعاب

صاح: ها .. إني!

فما تبعوه ..

وتصاكوا .. في عمى واضطراب >> [المتغابي، ص 56]

إذا كانت مشكلة المجتمع في جهله وتخلفه، فإن مشكلة النظام السياسي القائم تكمن في يقظة المجتمع، ولكي يحافظ الساسة على خضوع المحكومين عليه أن يمنع عنهم روافد المعرفة؛ وهي روافد لا يحملها إلا العباقرة من أبناء المجتمع كالمثقفين والمفكرين والدعاة والأدباء، فتحتّم على الفئة الحاكمة المستبدة أن تقضي على هؤلاء ضمانا لاستمرارها في الحكم، وقد رمز الشاعر لذلك بقوله:

« هكذا

يخصى الفحول .. وتبقى

نسوةٌ .. في جيئةٍ وذهابِ

في بلادي يُنْسَلُ الصقرُ حياً

ويُزَفُّ الريشُ .. لابن الغراب

صانعُ الوردِ يُعادَى .. فيُنْفَى ويؤاخِي الكلُّ .. كُلَّ مُرَابِ » [المتغابي، ص 68]

ترمز هذه المقاطع إلى الأساليب التي تمارسها السلطة في المجتمعات المتخلفة، للقضاء على المعارضين وحاملي المشاريع السياسية البديلة، وإن حصر الشاعر المشكلة في ساسة وطنه، باعتبارهم أنموذجا لهذه الأنظمة المستبدة، التي تعمل على إبعاد المعارضين والمفكرين السياسيين، الذين يشكلون خطرا عليه، إذا كانت لهم الفاعلية في التأثير على أفراد المجتمع.

من طبيعة الأنظمة السياسية المستبدة ألها تكيل لمواطنيها بمكيالين، فهي تقرب من تشاء وتبعد وتنفي من تشاء، قانولها في ذلك مبدأ الموالاة، فهي لا تبقي إلا على من عُدم الرجولة والفحولة، لألها تريد المجتمع «نسوة ... في جيئة وذهاب»، ويرمز ذلك إلى خضوع المجتمع إلى هؤلاء الساسة خضوع المرأة للرجل في التفكير القبلي، فمن رفض التسلَّط كان مصيره التغيب المادي والمعنوي، بينما يمُنَحُ من لا قيمة له ولا كرامة مكانة مرموقة.

هناك فئة أخرى من المجتمع تعتقد ألها تحمل مشروعا بديلا، حاولت أن تصل من حلال استغفال المجتمع إلى الحُكم، لكنها اصطدمت بفئة السعالي والدينصورات، منعتها من تحقيق مشروعها، فلجأت إلى استعمال العنف الدموي لمواجهة العنف السياسي، وقد عبر الشاعر في "المتغابي" عن رفضه واستهجانه لهذا الأسلوب غير الحضاري المنافي لما دعت إليه تلك الفئة في البداية، فقد نتج عن هذا الصراع (السياسي والدموي) دخول الوطن في دوامة من إرهاب متعدد الوجوه، حيث فُتِحَت المعتقلات و كثرَت الاغتيالات والتخريب وانتشر الدمار.

كان على الشاعر أن يتأثر بما يحدث لوطنه، وأن يرسم صورا قاتمة للمشهد السياسي، «فالدمار والقتل وما يجري في الجزائر ليس أمرا سهلا، وليس له علاقة به فقط، إنه يسرتبط بكل الجزائريين والأحرار، الذين هم في مرحلة صدام حقيقي مع قوى الشر والجبروت المدعومة من الاستعمار الذي يحن إلى العودة لاحتلال الجزائر من جديد ولهب خيراها

ومقدراتها»<sup>1</sup>، وقد اتخذ الشاعر موقفا معارضا يتداخل فيه البعد الوطني بالسياسي، ويتجلى ذلـــك في قوله:

« تظمأ الأقحوانة طعم السماوات ملح وطعم الكمنجات ملح وطعم الكمنجات ملح دمٌ يتأجَّج .. والليل قافلة للنشيج والليل قافلة للنشيج تصدأت الأرض من عفر الضوء؟ من هاج ريح التَّرَمُّل؟ » [المتغابي، ص 11]

لم يعد لحياة الشاعر طعم سوى مرارة الملح، فالدماء تُراق تحــت حـنح الظــلام بفعــل الإرهاب، ونحيب المآتم على القتلى يتعالى وسط سكون الليل، وقد رمز الشاعر إلى هذا الفســاد بقوله: « تصدأت الأرض»، ثم تساءل عن حقيقة الذين لطخوا مشروعَهم المنقِذَ بدماء الأبريــاء، وأعطوا صورة سيئة عن نقاء وصفاء وسماحة الدِّين:

﴿ مَن عَفَّرَ الضوءَ؟ مَن هَاجَ ريح التَّرَمُّلِ؟ ﴾

هو تساؤل فيه استنكار لما يحدث من جرائم، يمارسها هؤلاء الراغبون في الوصول إلى السلطة عبر دماء الأبرياء وآهات الثكالي، وقد رأى الشاعر فيهم عدوا للوطن، عليه أن ينحت الجمر وأن يتسربل بالموت، وأن يتوسد نار الفجيعة لإنقاذه منهم، فإذا هم بالاستراحة صحاضميره ودعاه إلى الحذر واليقظة ومواجهة هذا الخطر الداهم:

<sup>1 –</sup> نعيم إبراهيم الظاهر وعماد أحمد الخطيب: «في الميثيم المعلنة والمخفية في قصيدة جرس لسماوات تحت الماء للشاعر عثمان لوصيف» مجلة علوم إنسانية، السنة الخامسة: العدد 34: صيف 2007، الموقع: http://www.ulum.nl ، تاريخ الدخول: http://www.ulum.nl

« ناداه صوت من الغيب: قم ! أهلك الغُرُّ قد غادروا والحبيبة حفَّتْ بِمَا الظلماتُ وحاصرَها الموجُ والأخطبوطُ اللعينْ » [المتغابي، ص 13]

يحمل هذا المقطع بُعدا وطنيا، يتمثل في الدفاع عن الوطن والاستماتة في سبيل إنقاده، ويحمل بعدا ثوريا، ضد هؤلاء الظلاميين، وضد أعداء الوطن من الداخل الذين رمز إليهم الشاعر بالموج المحاصِرِ والأخطبوط اللعين، ومع ذلك فإنه يوحي بموقف سياسي خفي، يتمثل في رفض الشاعر لسياسة من رمز إليهم بالظلمات.

وخلاصة ما يمكن حصره في البعد السياسي من دلالات رموز السلطة نجسده في الآتي:



و بهذا يُعتبَر عثمان لوصيف معارضا سياسيا على مستوى نصوص ديوان المتغابي، عبَّرَ عـن رفضه للوضع السياسي تصريحا وتلميحا، فجاءت لغته مفعمة بأبعاد دلالية يتداخل فيهـا الـوطني

بالسياسي والثوري، وكان هذا الأخير أكثر حضورا من البعدين السابقين، لأن الشاعر ثائر والأدب ثورة وإبداع، وإلا فلا قيمة له رساليا وفكريا وفنيا.

## 05) البعد الرسالي

يبدو أن عثمان لوصيف \_ من خلال ديوان المتغابي \_ يؤمن بأن للشاعر رسالة في الحياة، تشبه رسالة النبي مع فارق المرجعية بينهما، وأن الإنسان مستخلف في الأرض، من واجبه بـ تالله الحياة فيها وإرساء القيم الأخلاقية البناءة، ولذلك أراد أن يكون أنموذجا لهذا الخليفة في الأرض عبر الرمز الخاص، ومن خلال شخص "عثمان" قام بإنتاج إنسان، « تتمثل فيه مجموعة من الفضائل أو الرذائل أو في العواطف المختلفة التي كانت من قبل في عالم التجريد، أو متفرقة في مختلف الأشخاص» أ، فَراوَح في المثالية بين الشاعر والإنسان، لذلك جاء الرمز الخاص إنسانا واعيا كل الوعي بأن المجتمع سيواجهه ويصده عن رسالته، فقرر التغابي، كي يمرر أفكاره بيُسْرٍ.

توصل الشاعر إلى إنتاج أنموذج للإنسان الرسالي، وأضفى عليه من رؤاه ما يجعل منه في الأدب مثالا ينبض بالحياة، ويحيا في سبيل سعادة الآخرين، وفي نفس الوقت عليه أن يشقى هو أو يمتلك قوة خارقة تيسر له ما خلق من أجله؛ «فالشاعر إذن يتصل بآلهة، ولكنها ليست آلهة الشعر التي كان يقول بها القدماء. وإنما هي قوة علوية روحية تتيح له أن يكون رسولا، ذا رؤيا شعرية » أ، ويتجلى البعد الرسالي الذي يسعى الشاعر لتحقيقه من خلال النص الشعري في قصيدة "ثم قل أنا شاعر":

#### « ضع يديك على الجمر ...

... ثم قل أنا شاعر » [المتغابي، ص 28]

يصور عثمان لوصيف المعاناة التي يحياها الشاعر في سبيل إسعاد الآخرين، فهو يتألم ويحسبه الناس يغنى، وفي قصيدته "القيامة" يمنح نفسهُ \_ باعتباره رمزا خاصا في النص \_ وظيفةً أسطورية،

محمد غنيمي هلال : الموقف الأدبي، ص 69 .

<sup>1 -</sup> عبد المجيد زراقط: الحداثة في النقد الأدبي المعاصرِ، دار الحرف العربي، بيروت،1991، 320، ص170،169.

تمثلت في الانبعاث من الموات وامتلاك قوة خارقة يزرع بها الحياة في الملكوت، وكأنه يتحمل المسؤولية وحده في إعادة التعمير والبناء، حين رأى الخراب والفساد والهيار القيم الإنسانية، فتحول إلى مسيح منقذ، يخاطب الأرض قائلا:

﴿ آه .. يا هذه الأرض!
كُوني له سدَّة
ثم غنِّي لمعجزة البعث
واحتفلي بفتاكِ النَّبي
وصوفيّكِ المحترقْ ﴾ [المتغابي، ص 20]

هكذا يتحول الشاعر إلى باعث للحياة نبيا كان أم صوفيا، ولكن على المحتمع أن يــؤمن بتلك الرسالة العلوية.

لقد عمل الشاعر عثمان لوصيف في قصيدته "القيامة" على أن يركز الدلالات في الرمز الخاص ( عثمان )، ذلك أن "جوهر الرمز الشخصي والخاص هو فرادة توظيف الدلالات التي تُشكِّلُ الرؤيا، فَنَّ توجيهها وابتكارَها، وليس بالضرورة التعبير عن هموم وهواجس وقضايا شخصية أو خاصة » أ، وهو ما نلمسه في جميع الرموز الخاصة التي وظفها الشاعر في ديوان المتغابي، سواء في قصيدة "القيامة" أو "هجائية" أو "المتغابي" أو "آسيا"، حيث تجاوزت تلك الرموز طبيعتها اللغوية إلى رؤيا تلامس الواقع من عدة زوايا.

في قصيدة المتغابي أعطى الشاعر لذاته وظيفة إصلاحية، وفتح النص على أبعاد لا متناهية أخذت مساراتها من تعدد الرموز الجزئية، التي احتمعت كلها في الرمز الكلي "المتغابي"، ومنها البعد الرسالي في قوله:

« صاح: ها .. إني! فما تبعوه

191

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – هايي نصر الله: البروج الومزية، ص39.

وتصاكوا .. في عمى واضطراب » [المتغابي، ص 56]

يرمز قوله: « صاح: ها .. إني! » إلى تحمل مسؤولية الإصلاح والتغيير، لكن نداءه قوبل بالرفض والنفور، رغم ما جاء به من دعوة للحب والسلم والأمن:

« صاغ

من فيض المحبة دينا

أيها الضالون .. هذا كتابي! » [المتغابي، ص 60]

يتحول المتغابي إلى موسى (عليه السلام)، يدعو إلى المحبة، ويحمل معجزة سحرية، تثبت صحة دعوته، إن « يده بيضاء من غير سوء»، نظيفة، لأنه لم يحكم، ولم يتسلط ولم يختلس أموال الشعب، ولم يحرم مواطنا من حق مشروع، ولم يقتل، ولم يلوث شرفه وعرضه بالدنايا:

ر بده

بيضاء من غير سوء

وعصاه .. فصل كل خطاب » [المتغابي، ص 59]

يدل ذلك على أنه قدوة حسنة، وأنه يفعل ما يقول، وأن الرسالة التي جاء بها صادقة تستحق أن تُتبَعَ، إلا أن طبيعة الرسالات التي تأتي للتغيير تصطدم عادةً ما درج عليه الناس والمجتمعات من أعراف وعادات وتقاليد، تمثّل مقدسا يصعب تجاوزه، وهو ما حدث مع جميع الأنبياء والمرسلين وأصحاب الدعوات من مصلحين ومفكرين.

ويواصل المتغابي إلحاحه في تبليغ رسالته بعد قوله: «ها .. إني ! »، وبعد أن أعرضوا عنه « وتصاكوا في عمى واضطراب» قال: « أيها الضالون .. هذا كتابي!»، وهنا يتجلى البعد الرسالي لرمز المتغابي، الذي تحول إلى نبي دينه المحبة، فهو يحمل رسالة الحب والسلام والأحوة إلى البشر، بعد أن انتشرت الضغائن والأحقاد بين الناس، وطغت بعض الفئات من المحتمع على فئات أخرى، وبعد أن انتشر الظلم بين الدول والشعوب بسبب الطمع والجشع وحب التسلط.

يتجاذب (المتغابي) في رسالته عاملان: أولهما عامل الطبيعة البشرية المتصفة بالضعف والعجز، وثانيهما: عامل القوة والقدرة على التغيير، كي يكون أقرب إلى إله منه إلى بشر في قوله:

« کل من رام

انتهاك سمائي ..

يعتريه ألف ألف شهاب » [المتغابي، ص 64]

لكن طبيعته البشرية تعود به إلى الحقيقة التي هو عليها، ليعترف في الأحير:

« هكذا

يُقْتَلُ كلُّ نبيٍّ ..

هكذا يُرْجَمُ ..

يا .. للمصاب ..! » [المتغابي، ص 67]

إنها الحقيقة الأزلية التي اقتنع بها الشاعر في نهاية الأمر، فقد نتج عن هذه القناعــة موقــف متطرف، حاء في شكل رد فعل لإعراض الناس عن دعوته، ومُنَاصبَتِهِم العداء له، فانتهى في الأخير إلى المطالبة بالعقاب الجسدي لكل معارض:

« لا يفل الدهر

إلا بعزم .. من حديد

ولظي.. واصطخاب

حين

لا يُعطَى المدى

عبقريًّ

فعليه .. ضرب كل الرقاب! >> [المتغابي، ص 71]

إنها مفارقة فرضتها طبيعة البشر، إذْ ما كان لمن يحمل رسالة الحُبِّ أن يدعو إلى "ضرب كل الرقاب"، ولكنها الحياة، فهي صراع بين الخير والشر، والبقاء فيها للأصلح والأقوى، وأغلب الأنبياء خاضوا صراعا مريرا مع أقوامهم، انتهى إلى حروب دامية انتصر فيها الحق على الباطل، ومن كان منهم ضعيفا لا سند له أو كل أمره إلى الله، ودعاه بما جاء في قوله تعالى ﴿ وَقَالَ نُوحِ وَمن كان منهم ضعيفا لا سند له أو كل أمره إلى الله، ودعاه بما جاء في قوله تعالى ﴿ وَقَالَ نُوحِ وَ

رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا (26) إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا (27) ﴾ أ، وقد استجاب الله لعبده ورسوله، فطهر الأرض من الباطل بالطوفان، ولذلك تقمص الشاعر شخصية نوح عليه السلام فقال:

لقد تلقى الوحى وكلفه بأداء رسالة إنسانية:

﴿ ناداه صوت من الغيب قم ! أهلك الغر قد غادروا والحبيبة حَفَّتُ هما الظلمات وحاصرها الموج والأخطبوط اللعين ﴾ [المتغابي، ص 13]

أعلن الشاعر في قصيدة المتغابي عن دعوته إلى الحب دينا سماويا، يجمع بين الناس، وهو في قصيدة "براءة" يصرح بإبداء نفس الحب لامرأة كانت طاهرة الروح إلا أن شيئا ما دنَّـس فيها البراءة، فأعرضت عنه وعن نداء الحب والأمان والجمال:

وفي آخر قصيدة بالديوان وعنوالها "يا خالقي" يخاطب الشاعرُ الله قائلا:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سورة نوح، الآيتان: 26 -27.

« هكذا صُغتَ من عصبي
 وترًا عبقريا
 فمًا نبوياً
 وحنجرةً تتقاذفُ نحو بهاء محياك » [المتغابي، ص 123]

ويسأله أن يمنحه العون على الإخلاص في أداء تلك الرسالة:

« ثم قل : آه! يا شاعري الفذّ سرْ مستنيرَ الخطى وأعني على الموت فيكَ أعني على التِّيهِ في بحركَ المستفيض وآفاقكَ الساطعاتْ...» [المتغابي، ص 124]

آمن عثمان لوصيف أنه يحمل في حياته رسالة نبيلة للآخرين، وأنه لم يخلق عبثا، وإنما أُودِعَ روحا شاعرة متفردة، فهو نيَّ رسالته الإبداع والإمتاع وبثُّ الحياة في النفوس اليائسة المستكينة، لذلك هو في اتصال مع عوالم غيبيَّة، جعلته يرى ما لا يراه الآخرون، ويتكلم بما لا يستطيعه غيره، فهو صاحب مهمة في الحياة، وآيته فيها «قضيةُ الخلق الفني، معجزةُ الشعر، أو بتعبير آخر قضية التحول بالمعطيات الحياتية أو الذهنية، أو بجما معًا، إلى فنِّ شعري » أ ، فهو بفضلها في ارتقاء روحي، يصنع الجمال من المعاناة، ويعترف للخالق بالجميل متسائلا:

«كيف بوأتني سدة الشعر كيف أرتل للعالمين نشيدك. ؟ » [المتغابي، ص 122]

ويضيف راضيا بالقدر، مقتنعا بأن رسالة الشاعر لا تختلف عن رسالة النبي:

« هكذا شئت يا خالقي وقضت حكمة الخلق

195

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الجيد زراقط: الحداثة في النقد الأدبي المعاصر، ص $^{-1}$ 

أن تتفتح برعمتي في الحريق لكي تتضوع منها عطور السماء » [المتغابي، ص 122]

فقد شاءت إرادة الله أن يحمل رسالة الشعر وأن يحترق لإسعاد الآخرين بفنه.

وخلاصة البعد الرسالي في رموز ديوان المتغابي يرى الشاعر أنه مستخلف في الأرض، كونه إنسانا ينتمي إلى من كرمهم الله بالعقل وأوجب عليهم العبادة والعمل، ووقوفا عند التكليف الشرعي اعتقد أن له وظيفة إصلاحية عليه أن يقوم بها وإلا عُدَّ مقصِّرا في الواجب، وباعتباره شاعرا تختلف تركيبته النفسية عن غيره، فهو يتميز بالقدرة على التعبير الجميل المؤثر الذي يعتبر رسالة تدعو إلى الحبة والسلم والأحوة بين الناس.

## 06) البعد الاستشرافي

نظر الشاعر من خلال المتغابي إلى المستقبل نظرة تفاؤل، ولكنه تفاؤل حذر، لأن الواقع رهيب، مرعب، يوحي بالسوداوية والتشاؤم، فقد استبد الظلام، فأحكم الشاعر أوتار الكمنجات ليشرع في البكاء على ما أصاب وطنه من دمار، فقال في قصيدة "مرثية لبلادي":

« إلى أن تسربل شِعري

هِذَا السواد...

آه! يا نجمتي في المتاه » [المتغابي، ص 22]

يرمز السواد والمتاه إلى الحزن وغموض المستقبل وضبابيته، وضعف الأمل في وجود قــبس من النور والضياء أو الإشراق، يزيل به سجن الظلمة واليأس، وإلى عراقيل وصعوبات أحرى عبر عنها الشاعر بقوله:

« زمهرير

دجي

سخة

وأعاصير تنهش أشلاءنا

يتخطفنا البرق عبر الدياميس ثم يغور في عتمة الليل منطفئا والنهار بعيد... بعيد » [المتغابي، ص 78–79]

يشير بُعْدُ النهار في هذا المقطع الشعري إلى المسافة التي تفصل حاضر الشاعر عن مستقبله، ويدل ذلك على اتساع دائرة الحيرة والضبابية والظلام وعدم القدرة على الرؤية، إلا أن الأمل قائم والمستقبل واعد والتغيير واقع لا محالة:

«ثم تصحو السَّماء وتشرق عيناكِ وتشرق عيناكِ يبتسم الزهر بين الروابي وبين الوهاد وبين الطيور التي هاجرت لتغني ربيع الضياء وعيد الحصاد. » [المتغابي، ص 24]

يقول الشاعر هذا، وكأنه على يقين بأن بعد العسر يسرا، وأن بعد الخراب والجدب عَمَارًا وخصبا، وتعود الأدمغة التي هاجرت، كي تمارس إبداعها وابتكاراتها في موطنها، وتسهم في بنائه، وتعود الحبيبية (الوطن) التي حاصرها الموج والأخطبوط اللعين كما كانت من قبل جميلة ساحرة:

« وتعودين أنتِ مطرزةً بالدراري مكللةً بالزنابق والياسمينْ فتبتهل الشمسُ حين تراكِ ويسجد لله كلُّ العبادْ...» [المتغابي، ص24] ويسترسل الشاعر في رؤاه الاستشرافية عبر الأبعاد الرمزية الموحية بالخصب والنماء، فهو يرى أن هذه المرأة (الوطن) لن تسترجع عافيتها وسحرها فحسب، وإنما ستزداد بعد المحنة جمالا، ويزاد بما الشاعر هوساً وافتتانا:

( آه! يا امرأة كلما هبت الريح تزداد سحرا شفافية هوساً
 واتقاد ( المتغاني) م 25

وبالإضافة إلى رحيل الشاعر صوب المستقبل لا يخفي رغبته في العودة إلى الماضي، لأنه رأى فيه صورة مشرقة يتوق إليها حينًا، ويتأسف على فقدالها حينًا آخر، وذلك « لا يعني استعادة صورة لتأثيرات سالفة، بل يعني إعادة خلق الماضي، فهو عملية خلاقة بناءة، فالتذكر في الفكر الفني بقدرته على التحليق في بعد آخر هو بعد المستقبل، والقدرة على التأمل والتطلع. وهو خطوة في سبيل خلق العالم المرغوب والحضارة من جديد » أ، إذا كان الحاضر لا يسمح برسم المشهد بشكل واضح نظرا لرداءة الوضع القائم، فيحد الشاعر نفسه مضطرا إلى اللجوء للذاكرة والتاريخ يستمد منهما قبسا من الأمل والاعتزاز يرحل به إلى المستقبل كقوله:

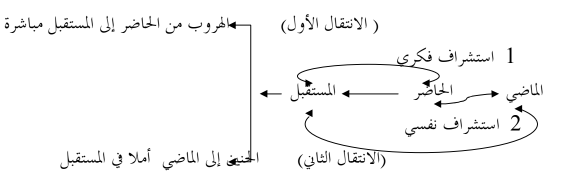
....
 علَّ شمس العروبة
 تسطع بين دياميسنا ذات فخر
 وتسطع بين أصابعنا النازفات
 وعلّ العطور ترنْ
 وترفُّ العصافير في كل بيتٍ

أ- نعيم إبراهيم الظاهر وعماد أحمد الخطيب: «في الميثيم المعلنة والمخفية في قصيدة جرس لسماوات تحت الماء للشاعر عثمان لوصيف» مجلة علوم إنسانية، الموقع: www.ulum.nl. مرجع سابق.

إنه يرجو من شمس العروبة التي أفلت أن تعود من جديد، لتزرع الفكر والإبداع بين الأنامل، وتعيد البهاء والجمال إلى حيل فقد السعادة واكفهر أمامه الأفق؛ وهو في رجائه هذا يريد أن يبكي أسفاً على حضارة الهارت، وما من سبيل لعودتما إلا الرجاء، ومن خلل استحضار الموروث في قصيدة (قفا نبك) يحلم بالعودة إلى الماضي ليستعيد زمنا مأمولا:

«كانت الشمس تمرح فيه وكان الفراش يهفهف والنحل كان يطن.. » [المتغابي، ص 77]

يهفو الشاعر إلى هذا الماضي الجميل النقي الرفيع، لينتقل منه إلى المستقبل المرحو رفضا للواقع، و«هروبه من الحاضر، أو ملاذه بالماضي، كلاهما ذو طابع إيجابي، وفيه تتمثل الحركة النفسية من الحاضر البائس إلى الماضي المشرق، نشداناً لمستقبل يليق بذلك الحاضر» أ، فيجد في العودة إلى الماضي متنفسا ذاتيا يتطلع من خلاله إلى مستقبل يعوض انتكاسة الحاضر، وهو نوع من الاستشراف النفسي يرد في شكل تمن أو رجاء، أو الغوص في ثنايا الماضي أملا في عودته كي يكون المستقبل زاهرا مثله، ويمكن تشكيل الصورة في الترسيمة الآتية:



ويمثّل هذا الشكل وجهتي انتقال الشاعر إلى المستقبل، إذْ يتمُّ الانتقال الأول عبر معطيات واقعية، يرسم من خلالها الشاعر صورة متخيلة عن نتائج التغيرات الحاصلة في الحاضر، وبالتالي

199

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - محمد غنيمي هلال: <u>الموقف الأدبي</u>، ص115.

يمارس الهروب من الحاضر إلى المستقبل مباشرة؛ بينما يتم الانتقال الثاني في شكل استشراف نفسي لا يملك فيه الشاعر أية معطيات، فيلجأ إلى الماضي ليرى من خلاله صورة المستقبل المأمول.

وتتخلص الرموز ذات البعد الاستشرافي عموماً في رغبة الانتقال من حاضر بائس إلى مستقبل زاهر، رمز إليه الشاعر ب" النهار البعيد"، و"صحو السماء"، و"إشراق عيني الحبيبة (الوطن)" و"ابتسام الزهر" و"عودة الطيور التي هاجرت".

## 07) البعد الإنساني

يهيب الشاعر \_ من خلال حديثه عن ذاته \_ بإنسانية الإنسان عبر مجموعة من الرموز الموحية بالثورة على الواقع الاجتماعي والسياسي والثقافي، وفي علاقة الإنسان بما يحمله من هواجس وأفكار وطموحات، لذلك كان (عثمان) في قصيدة "القيامة" رمزا للإنسان الجزائري أو العربي أو إنسان العالم الثالث ورمزا لكل من يحاول الخروج من العجز والهوان، يريده الشاعر أن يثور على ذاته أوَّلاً، حتى يكتشف وجوده في هذا العالم، وينبعث من جديد إنساناً واعياً قوياً:

« من أتاح القيامة للجسد المتكور من مزق وخرق من مزق وخرق من غواه أفاسلم أهدابه للغمام » [المتغابي، ص 19]

وفي قصيدة هجائية يقول الشاعر لذاته، حين تدبي إلى مستوى الحيوانية:

﴿ أنتَ.. من أنتَ؟
 لا.. ثم لا..!!
 أنتَ سيِّد كل الحلائق
 كل الورى
 ملِكُ الشمس والأغنيات » [المتغابي، ص 98]

وحتى يكون سيد الخلائق، عليه أن يتصف بمجموعة من الأخلاق الحميدة التي توطد علاقته بالآخرين، وتجعله فردا متفاعلا إنسانياً، غايته نشر السلم والأمن والرخاء في الأرض؛ وحتى تتحقق له هذه الصفات والغايات عليه أن يرتفع بمشاعره، ويتنزه عن الصغائر، ويستخلص من الحيوانية، التي رمز إليها الشاعر في قصيدة "بمائم وطيور" بالبغال والحمير ومدنٍ من زرائب، فيها حيوانات "تتهارش" على حد تعبيره.

يحفظ انتشار القيم العليا للإنسان كرامته وآدميته، فيحيا وهو محمل بالمعرفة والقدرة على تجاوز ما يعيقه في صراعه مع الواقع بأسلوب يجنبه ويجنب العالم بأسره أي خطر يتهدده، كما عليه أن يحافظ على نفسه من التأثير السلبي للتطور المادي على مبادئه وإنسانيته:

«ها.. ثملنا من السُمِّ والغاز
 والعلقم المر
 كلُّ شراييننا جامدات
 وكلُّ قصائدنا هامدات
 عواطفنا حجرٌ
 ومواعيدنا حجرٌ
 والحروف تنـــزُّ.. تنـــزُّ
 وأشواقنا من حديدٌ » [المتغابي، ص 80-8]

لقد فقد إنسان هذا العصر إحساسه بوجوده، وفقد الروح وطعم الحياة الحقيقية، حيى الشعر الذي كان ديوان العرب لم تعد له قيمة مؤثرة في النفوس، وأصبحت العلاقات بين أفراد

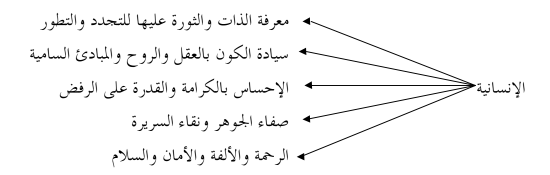
المجتمع من حجر أو حديد، ولم يعد الإنسان إنسانا بمعنى الكلمة، حين فقد مشاعر الحب للآخرين، وتبدلت براءته فأصبح قاسيا، كالَّتي قال لها في قصيدة "براءة":

﴿ آه.. يَا نَجُمتِي السَّاحِرِهُ مَا الذِي مَسْخُ الجُوهِرِ المَّأْصِلُ فَيْكِ... المَّتَأْصِلُ فَيْكِ ذَيَافِينَهُ مِن صَبَّ فَيْكِ ذَيَافِينَهُ وَتَعْلَعْلُ بِينَ حَنَايَاكُ وَتَعْلَعْلُ بِينَ حَنَايَاكُ فَاسْتَلَّ قَلْبُكُ مِنْكِ وَلُوْثَ مَهْجَتَكِ الطَّاهِرَهُ ﴾ [المتغابي، ص 38]

عندما يصاب حوهر الإنسان بالمسخ، وتتلوث فطرته بما يخالف طبيعته، يفقد إنسانيته، ويفقد معها الرحمة والحب والألفة، فتتفكك الروابط اجتماعية والروحية، ويسود المجتمع قانون الغاب، يحدث ذلك في زمن طغت فيه المادة على الروح، وتسلط فيه الأقوياء على الضعفاء، وأصبح العالم قرية يسيرها القوي الذي يسن القوانين بما يخدم مصلحته، ونحن:

﴿ نردد ما قد حفظناه من زيف أيامنا القاحلات وما لوَّثَثْنَا به المدنُ الوثنيَّةُ من حماً... ودم يتخثرْ ﴾ [المتغابي، ص 93]

لقد أثرت المدنيَّة على حياة الإنسان فأفقدته البراءة والطيبة والإيثار، وهي قيم معنوية تتجلى فيها مكانة الإنسان الحقيقية، إلا أن لهاثه خلف المادة وصراعه من أجل السيطرة جرده من إنسانيته التي رأى الشاعر أنها تتلخص في الدلالات المعنوية الآتية:



ولهذا يفترض أن تكون الإنسانية نقية حالصة من شوائب الزيف والنفاق، وكل ما يـــؤثر سلبا في الجوهر العلويِّ الذي خصَّتْ به العنايةُ الإلهيةُ البشرَ عن سائر المخلوقات، فإن تجرَّد مــن تلك الخصوصية خرج عن طبيعة ذلك الجوهر، ونزل إلى مرتبة الحيوان أو الجماد.

# 08) البعد الرُّوحي

يستمد هذا البعد ملامحه من خلال علاقة الشاعر بكل ما هو عُلوي وغيبي، وفيه ارتقاء بالروح إلى الصفاء والتطهر والذوبان في المتسامي طلباً للكمال، وقد أشار الشاعر إلى تلك العلاقة في رمزه لذاته بالمتصوف والنبي والأسطورة، وهي الروافد التي يمكن الاعتماد عليها للكشف عن البعد الروحي في ثنايا ديوان المتغابي.

شبه الشاعر نفسه بالنبي عندما تطلُّع لأداء رسالة عُليا، لهداية البشر، كما في قوله:

«كُنْ رسولاً يشعُّ بمجد النبوءات.. » [المتغابي، ص 33]

أو تطهير الأرض من الفساد في قصيدة "هي النار":

﴿ أَنَا نُوحِ... وَمِن وَهَجِي تَعُمُّ الْكُونَ آياتٌ وأنوارُ ! ﴾ [المتغابي، ص 05]

أو الاتصال بعالم عُلوي والإيحاء بأنه مكلف بالإصلاح في قوله:

« ناداه صوتٌ من الغيب : قم! أهلُك الغرُّ قد غادروا والحبيبةُ حَفَّتْ بِمَا الظلماتْ...» [المتغابي، ص 13]

لهذا أوجبَ على نفسه افتداءَها بروحه، كي يتطهَّر من النجاسات التي علِقت به في ركونه إلى الاستسلام، فَحَثَّ نفسَه على القيام بما يتوَجَّب فعله:

« توضاً بكأسيْنِ من دمك النبويً وصلِّ لها صلِّ حتى تسيل مفاتنها سوسنا وقياثر ثم قل: أنا شاعر! » [المتغابي، ص 31]

وها هو يحمل رسالة الثورة إلى الكون، وعليه مواجهة مصيره، وصدّ المُعرِضِين عن دعوته بأيّة وسيلة ممكنة لديه:

> « يا نبيَّ النار لا تتوجسْ... وارمِ عظماً.. مالحاً للكلابِ! » [المتغابي، ص 69]

يرى الشاعر أن قبول دعوته والإيمان بها واجب على أفراد مجتمعه، ولذلك طلب منهم بأن يساندوه في أداء رسالته الروحية:

( آه.. يا هذه الأرض!
 كوني له سدة
 ثم غني لمعجزة البعث
 واحتفلى بفتاك النبي

ومع ذلك فهو يدرك أن مصير الأنبياء محفوف بالخطر والمعاناة والقتل أحيانا، فصرَّح بما سيؤول إليه الصراع مع المجتمع والمصير الذي سينتهي إليه بقوله:

« هكذا

يقتل كل نبي..

هكذا يرجم

**يا.. للمصاب..! »** [المتغابي، ص 67]

ويتضح من خلال المحطات السابقة أن علاقة الشاعر بالنبي مختزلة في الإلهام أو الوحي، «وما يقترن بهذا المفهوم من إيمان الشاعر بنوع من النبوة، تجعل منه مبشّرا بعقيدة ليست من صنعه في آخر المطاف » أ، وهي نفس الخاصية التي يرى المتصوّفة ألهم يتميزون بها عن غيرهم من عامة الناس، في مقامات المجاهدة وأحوال التجلي، ولذلك نجد (عثمان لوصيف) على مستوى النص الإبداعي صوفيًّا بمعنى الكلمة يؤمن بأنه موكل بأداء رسالة نبيلة لا تختلف عن رسالة النبي.

ارتسم المعجم الصوفي في كثير من الرموز الموحية بأبعاد روحية، ارتقى فيها الشاعر إلى الكشف من خلال تعذيب النفس (المجاهدة)، ومن خلال الانفلات من سطوة الطين ومعاناة الحسد، وفي التعلق بالجمال الإلهي المتجلي في جمال المرأة وفي مظاهر الطبيعة؛ أي في كتاب الله المنظور، ومن ذلك قوله في قصيدة "ثم قل أنا شاعر":

«ضعْ يديكَ على الملكوت

تَوَحَّدْ بأضلُعِ كلِّ الخلائقِ
والكائناتْ
تدثرْ بريش السماوات
عانق سنى الله... » [المتغابى، ص 32]

<sup>1 -</sup> جابر عصفور: رؤى العالم عن تأسيس الحداثة العربية في الشعر، ص 338. 205

يتطلع الشاعر إلى الاتحاد بعناصر الوجود، والارتواء بالنور الإلهي و إشراقه في الكائنات، وهذا التطلع فيه حصول على المعرفة بالغيبيات، أو ما خفي عن الأبصار والمدارك في الظروف العادية، إذ نجده في نفس النص يأمرُ ذاته بوضع يديه على الرمل وأن "يتمرغ على صهد رمضائه" وأن يكتشف المعجزة الإلهية المتمثلة في بث الحياة في الأجساد والأشياء، فيقول:

« فُضَّ خَتْمَ رواهصِكَ الباطنية وافرطْ على السافياتِ بنفسجة القلبِ بنفسجة القلبِ والأغنياتِ النوافرْ فرائع قلْ: أنا شاعرْ! » [المتغابي، ص 29-30]

يريد الشاعر أن يوزع محبة الصُّوفيِّ وتعلقه بجمال العُلُوِّ على الكون، ويمنحه الجمال المتجذر في أعماقه، وذلك الصفاء الروحي الذي وجده في صلته الوثيقة بالخالق صاحب الكمال الأعظم والجمال السرمدي.

رمز الشاعر إلى الروح بالوردة والبنفسجة والسوسنة والربابة والحمامة، وكلها تحمل أبعادا متعلقة بجمال الروح وعذوبتها، حتى في حال شقائها وتعاستها، لأن عذاب السروح إذا كان في سبيل التطهر أو التقرب من الله يكون ممتعا وشهيا، لذلك طلب الشاعر من تلك الحمامة الأسيرة التي هي روحه الظمأى بأن تواصل البكاء:

«آه! بالله لا تصمئي يا حمامة لا تصمئي.. لا تصمئي.. أنا مثلكِ أبكي بكاءَ الأرامل عينايَ تنفجران لظى ونجيعا أحنُّ إلى موطن النور والأغنيات إلى أيكة الظلِّ والهدهدات أحنُّ إلى غفوة سرمديه ! » [المتغابي، ص 42-43]

«كان لمحٌ خاطفٌ سربلني عشقاً وبرقاً فتحررتُ من الطينِ فتحررتُ من الطينِ وعانقتُ... أنا الصوفيُّ آياتي.. واسمِْي الجوهريْ! » [المتغابي، ص 51]

هكذا يبلغ المقام الذي يقارب أن يصل فيه إلى درجة الكمال، ببلوغه بدايات المعرفة المطلقة، حين يتخلص من وَحْل الطين ورغبات الجسد وشهواته، وتتكشف له الحجب الغيبية، ليرَى ما لا يراه إلا الأنبياء والصالحون وما ينسبه المتصوفة لأنفسهم من حوارق وكرامات.

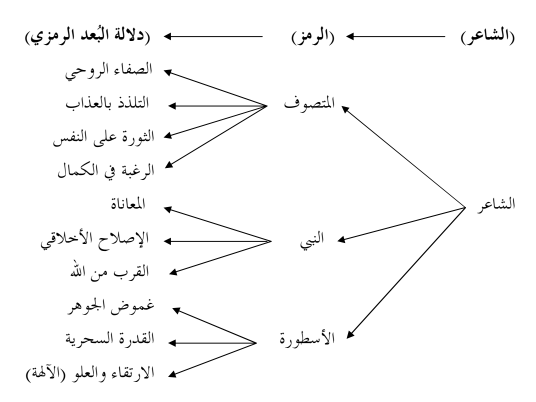
رمزَ الشاعر إلى نفسه بالأسطورة، ومنح هذا الرمز بعدا روحيا، لتداخل العنصر الأسطوري بما هو نبوي، وكلاهما يحمل دلالة الفداء والتضحية والتغيير، عبرَ قدرة غير بشرية؛ أيْ قدرة ذات قوَّة عُلويَّة أو أسطورية:

« قال: أرسل أخيلتي ثم أبسط أجنحتي وأخوِّض في الشفق المتوهج وأخوِّض في الشفق المتوهج أقطف ياقوتةً للحبيبة... » [المتغابي، ص 13]

وبعد اكتسابه قدرة عظيمة مكَّنته من تخليص الوطن، يتابع الشاعر الارتقاء في مدارج العلوِّ، ليتحوَّل إلى نبى في قوله:

« ناداه صوت من الغيب: قم! أهلك الغر قد غادروا والحبيبة حفَّتْ بها الظلمات.. » [المتغابي، ص 13]

لقد رمز الشاعر لقدرته السحرية على التغيير بكائن أسطوري، له أجنحة يتوغل بها في الشفق المتوهج، كما رمز لغموضه في قصيدة المتغابي بالأسطورة متسائلا متعجب: «من رأى أسطورة في ثياب! »، وجعل من نفسه طائر الفينيق في قصيدة "القيامة"، ومن هنا يتضح أن البعد الروحي يرتكز على ثلاثة رموز رئيسة، ارتسم فيها حضور الشاعر، وهي: الصوفي والنبي والأسطورة، يُبيّنها الشكل الآتي:



وتضاف لهذه الأبعاد الدلالية المتعلقة بالروح أبعاد أخرى مصدرها الإحساس كالفرح والسعادة والأنين والحيرة وكل ما له علاقة بأحاسيس الإنسان الروحية مثل الراحة النفسية أثناء العبادة، والشوق إلى رؤية الجمال الإلهي، كما في قصيدة "يا خالقي.. وقصيدة "الحج" و"اليقظة".

### 09) البعد الفلسفي

يمثل ديوان المتغابي عملا أدبيا يستمد موضوعاته من فلسفة الحياة لدى الشاعر، لأن بعض ما اشتمل عليه من قصائد عبارة عن مواقف وآراء فكرية وفلسفية، إلا أن اتصالها بالمجتمع والسياسة والوطن والإنسان جعلنا نحيلها إلى الأبعاد الاجتماعية والرسالية والنفسية...الخ، وحصرنا في البعد الفلسفي رؤى الشاعر المتعلقة بالوجود، والتي جاءت في سياق رمزي، مثل قصيدة "القطرة" التي يقول فيها:

« قطرة... إنه البحر موطنها طلسم الآله فلسم الآله فلسم الآله قطرة... أيّ معجزة فجرت لحنها فبحرت لحنها فاستفاقت على الضّوء كلّ الفقاقيع كلّ الفقاقيع والسّحب الوالهة » [المتغابي، ص 113]

ترمز القطرة إلى أصل الكون، وترمز إلى الحياة، وإلى الشيء إذا كثر وتعاظم شأنه، والشاعر في هذا المقطع إما أنه يرمز بها إلى دورة الحياة، حيث يتبخر ماء البحر ويتحول إلى سحب ثم تمطر السماء فتعشب الأرض، وإما أن الشاعر يشير إلى عِظَمِ القطرة التي شكل منها الله الكون في البدء، بعد حالة السديم، فالقطرة أصل الوجود، وهي المعجزة التي منحت للكون الحياة، لذلك أعطاها الشاعر قوة معجزة في قوله:

« قطرةً ثم كان على الماء عرشك.. سيدتي آه! فلتسقط الشعوذات وكل الأراجيف والخطب التافهة » [المتغابي، ص 114]

ترمز القطرة في هذا المقطع إلى إله تنتهي أمام معجزاته كل الشعوذات والأكاذيب والخطب الجوفاء، فهي رمز للفكرة المقنعة، وبالتالي فإن قصيدة القطرة تحمل بعدا فلسفيا يدعو إلى الـــتفكير في أصل الوجود، ومصدر الحياة، وماهية القدرة، والقوة المعجزة وأهمية ما هو تافه...إلخ

احتفى الشاعر برمز "الرّبابة"، فأفرد لها قصيدة، يقول في ختامها:

« لن تموت الربابة ما عمَّرَ الكونُ لن تتبدد أغنيةٌ أحكمَ الله إيقاعَها المستعرْ وحباها من الروح وحباها من الروح ما سوف يبقَى... ولا يندثرْ » [المتغابي، ص 46]

قد ترمز الربابة إلى السعادة الأبدية، وقد ترمز إلى القصيدة أو إلى الشاعر، والمقصود بالربابة في هذا البعد هو صوتما أو إيقاعها الموسيقي، وهو إيقاع الجمال في الحياة، وإيقاع الكلمة الطيبة، ولذلك فالربابة ليست تلك الآلة الموسيقية، وإنما هي صوت الحياة الرافض للفناء، وهي فكرة فلسفية منحها الشاعر بعدا رمزيا من خلال لفظ الربابة.

يطرح الشاعر في قصيدة "شلل، فكرة الصراع بين القدرة والعجز، والبحث عن الخــــلاص في حالة ثالثة للتَّموضُع بين القول والفعل:

«قال: أضرب في الأرض لم يستطع!
قال: أنشط في عالم الشغل كالآخرين.. فلم يستطع!
قال:...

قال:....

وقال:... فلم يستطع! >> [المتغابي، ص 17]

يبدو النص واضح الدلالات من خلال القول والنفي، أو الرغبة في القيام بالفعل، والتصريح به وإصدار حكم بالعجز عنه، إلا أن تكرار القول الذي يرمز إلى الإصرار في المحاولة ونقاط الحذف التي ترمز إلى كلام سكت عنه الشاعر، توحي كلها بفكرة الصراع بين ثنائيتي القوة والعجز، والبحث عن بدائل أخرى من خلال المحاولة وإعادة المحاولة، وهي فكرة ذات بعد فلسفي تبرز فيها وظيفة الأنا الفاعلة في تحريك قدرات الإنسان الكامنة.

لقد صاغ عثمان لوصيف من ألفاظ كالقطرة والشعوذات والربابـــة رمـــوزا ذات أبعـــاد فلسفية توحى بنظرته إلى ذاته وشعره والوجود الذي يحيط به وإلى تفاعله معه وصراعه فيه.

## 10) البعد الوجداني

لم يكن حضور المرأة في ديوان المتغابي ممثّلا لها في إطار علاقتها الطبيعية بالرجل، وفي حنينه اليها وتغزله بها ووصفه لتعلَّقه بها، وإنَّما جاء حضورها رامزا إلى الدلالة على العطاء والخصب والجمال الإلهي، والوطن باعتباره مصدرا للحب والجمال والخير.

وجد الشاعر في المرأة رمزا صوفيا، يحمل أبعادا إيحائية متعددة الدلالة، منها أنه رأى فيها كتاب الله المنظور، فهي آية من آيات الله في الكون، يتقرب إلى الله بتأمل جمالها في قوله:

«ضع يديك على نَاردِين ِ الحبيبةِ فَكُكُ جدائلَها سندساً وغماماً... هَجَّدْ بقرآنِ أجفالها الناعسات أرق كلماتِك شعرًا وخوا... » [المتغابى، ص 31]

سبقت الإشارة في البعد الوطني أن الحبيبة في هذا المقطع هي الوطن، وأن الجدائل هي المشاكل التي يعاني منها، وتفكيك الشاعر للجدائل يعني تحويلها من ظلمة إلى جمال وحير، إلا أن تحول المرأة إلى رمز للطبيعة بحضور ألفاظ مثل: الناردين والسندس والغمام يعطيها بعدا وجدانيا صوفيا، تحولت فيه "الحبيبة "إلى رمز لجمال الكون الذي يرى الصوفي أنه مُتَّحِد الحضور، للدلالة على الجمال الإلهي وعظمة العلوِّ والعطاء والخصب.

جاءت المرأة كتابا منظورا يتأمل الشاعر مَرْآهُ للتقرب إلى الله لنيل مرضاته وثوابه، في قوله: « قجد بقرآن أجفاها الناعسات »، ومصدرا للإلهام بالنسبة للشاعر الصوفي لارتباط حضورها بالشعر والخمر في قوله: « أرق كلماتك شعرا ...و خمرا »، فالشعر عند الصوفي كلام تجود به الحال لحظة المكاشفة، والخمر رمز للسكرة الروحية والغياب عن النوعي في حضرة التجلي والاتصال الروحي مع قوى غيبية متسامية.

وفي مقطع آخر تتحول المرأة إلى معادل لتجلي الخالق في الأحساد، ويرمز الشاعر بذلك إلى شدة تعلقه بجمال المرأة الدال على جمال الخالق، واعترافه بفضله عليه:

ويزداد تعلق الشاعر بالمرأة، فتصبح عيناها مقصدا ومحجا لروح الشاعر في قوله:

قد ترمز المرأة هنا إلى موضع مقدس كالبقاع المقدسة أو بيت المقدس أو مسقط الــرأس أو جنة الخلد أو مدينة تعوَّدَ الشاعرُ أن يزورَها مرَّةً كلَّ عام أو امرأة حقيقية، صار لقاؤه بها موسمـــا للهوى والتعبد في محراب الجمال:

«حين يأتي موسم الحجِّ نصلي للهوى.. نسجد لله كطفلين كطفلين يتيمين يتيمين نغني.. ثم نبكي نغني.. ثم نبكي نسنِدُ القلب إلى القلب ونرمي الجمرات » [المتغابي، ص 118–119]

ترمز المرأة في هذه القصيدة إلى شيء غامض، أو إلى قوة تَهَبُ الشاعرَ والجماداتِ الانبعاث والحيوية والنشاط، وفي قصيدة "مَرَرْتِ" يجعل الشاعر منها مصدرا لحياته كإنسان، أو مصدر إلهام بالنسبة له كشاعر، ففي حضرة المرأة تنبعث الحياة في المبدع، فيدخل من خلالها إلى عالم سحري شفاف كله جمال وفن ومتعة:

« مررتِ... تفتحتِ الوردة الآدميهُ ورفت على وجنتي فراشهُ نشرتُ الثواني ذرفتُ الأغاني وخوَّضتُ في ملكوتِ الهشاشهُ » [المتغابي، ص 111]

ويأتي حضورها مصدرا لحياة بقية الكائنات بما لها من قوة إضاءة أو إحراق، «فإن أهمم وأبرز الكائنات النارية على الإطلاق هي (المرأة) تلك التي شغلت الشعراء، وأشعلت الثقافة بكل ما من شأنه أن يجعل المذكر ينجذب إلى ضياء الأنثى وتمتد علاقته بها عبر درجات تصل عند بعضهم إلى حد الاحتراق عشقا» 1 وقد تتجاوز التأثير في الرجل إلى سحر الوجود في قوله:

كان حضور المرأة كرمز للوطن مكثفا، فهي الحبيبة المحاصرة، والمرأة المتوهجة، والمسرأة الصامدة، والمرأة الوطن، وجمال الوطن، ولذلك فإن البعد الوجداني في هذه الحال غير متعلق بالمرأة بقدر ما هو متعلق بالوطن الذي يمنح الحنان والأمان والسكينة والسعادة، وكل ما يصيبه من أذى يألم الشاعر منه، وهو مستعد للتضحية في سبيله دفاعا عن الشرف والحب.

وضِمْنَ بُعد وحداني آخر، ولسبب ما قال الشاعر عن هذه المرأة:

لقد أحب في هذه المرأة حيويتها ونشاطها وروحها المرحة وإحساسها بوجوده معها، فالجسد لا قيمة له في نظر الشاعر، لأنه حين جاءها وهي لا تُكِنُّ له أية مشاعر، وحين قابلته ببرودة وجمود، وَحَدَهَا كما قال "نصف ميتة"، لأنها لم تكترث لوجوده و لم تتفاعل مع بَوْحِهِ لها:

214

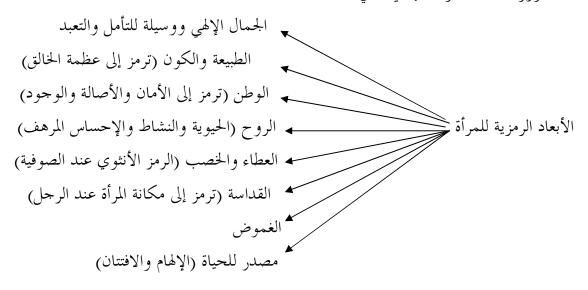
<sup>1 –</sup> جريدي المنصوري: النار في الشعر وطقوس الثقافة، المركز الثقافي العربي، بيروت،2002، 176، ص37.

وتابع الشاعر إلحاحه، وتابعت هي عدم اهتمامها به، فقال لها حين يئس من استجابتها لشكواه:

« آه... يا طفلتي الغابرة تنكرين غراهي وديني وفني وفني و.. إذن لست منك ولا أنت مني..
( فراغ )
كنت أحببتها شاعِرة » [المتغابي، ص 38–39]

يرفض الشاعر أن تكون المرأة دون إحساس مرهف، أو شعور فياض، يثير فيه الإحساس بوجودها، لهذا تبرَّأ منها عندما لم يجد تلك الروح الشاعرة التي أحبها فيها.

تحلى رمز المرأة في البعد الوجداني ضمن مسارات دلالية متعددة، اتجهت إلى إبراز قيم جمالية وروحية عليا، نوضحها في الآتي:



ومن خلال دلالات البعد الرمزي للمرأة، باعتبارها مصدرا رئيسا في إثارة وجدان الشاعر، نجد أن الشاعر لم ينظر إلى المرأة على أنها حسد للمتعة، وإنما ارتقى بها إلى ما فيه إحساس نبيل وعاطفة حياشة، فهو لم يفتتن بها لذاتها، وإنما لأشياء أخرى، فجمالها لا يدفعه إلى الشهوة، وإنما يرفعه إلى التعبد، وما حسدها إلا الطبيعة الموحية بعظمة الخالق.

## 11) البعد النفسي

يتعلق البعد النفسي بذات الشاعر، بأحزانه وأفراحه ويأسه وأمله وانفعالاته، « لأن الرمز يمثل الصور الحبيسة في اللاشعور، عندما تطفو على السطح في حالة إغفاء من الشاعر، فتظهر في نظام كأنه لا نظام » أ، ولذلك يستمد هذا البعد وجوده من جميع أنواع التشكيل الرمزي اللغوي والفضائي والإيقاعي.

رسم الشاعر على مستوى اللغة في قصيدة المتغابي مشاهد مفزعة عن التعذيب والتنكيل الجسماني بشخص "الرمز الخاص" كائنا من يكون، وقد أمعن الشاعر في وصف ما تعرض له من عقاب على يد المجتمع، وعلى يد القوة الرافضة للتغيير، وهو وصف رمزي لمعاناة نفسية، حاول الشاعر أن يجسدها في عقاب حسدي، كي يؤثر في نفسية المتلقي، ولكي ينفس هو الآخر عن مكبوتات إحساسه بالظلم والهوان، ومن السرد الرمزي للتعذيب قوله:

« لعنوه

حين قام.. يغني

رشقوه بالحصى.. والتراب

همة الشعر!

وَجَرُّوهُ حتى..

ذاق منهم شرًّ... شرَّ عقاب

أحكَموا

كلَّ رتاج عليه..

حاصروه.. بالمدى والحراب

216

 <sup>1 -</sup> عز الدين إسماعيل: التفسير النفسي للأدب، دار غريب للطباعة، القاهرة، 1984، ط04، 270، ص 88.

شنقو ه

فقأوا مقلتيْه

واغتذوا... من لحمه المستطاب » [المتغابي، ص 65-66-67]

تدرج الشاعر في سرد أنواع التنكيل من السيء إلى الأسوأ، حيث توالت الأفعال هكذا: لعنوه، رشقوه، نبذوه، قاطعوه، حرُّوه، أحكموا عليه كلَّ رتاج، حاصروه، حاكموه، اشربوه سم سقراط، شنقوه، فقاًوا مقلتيه، واغتذوا من لحمه المستطاب، كل هذه الأفعال وقعت في الماضي، ليقف الشاعر متسائلا بعدها:

« من رأى الضرغام

يُنهش.. هُشا..؟

من رأى المغلولَ. بين الذئابِ ؟ » [المتغابي، ص 67]

وتنتهى معاناة التعذيب والمتابعة والمحاصرة بالقتل:

« هکذا

يُقتَل كلُّ نبيٍّ..

هكذا يُرجَمُ

يا... للمصاب...! >> [المتغابي، ص 67]

ما أورده الشاعر من ألوان التعذيب، ومعاناة هذا المتغابي الشاعر الفيلسوف، السرافض للوضع القائم، الذي صاح في المحتمع: «ها... إني فما تبعوه» وأحس بــ« لَوْثَةِ المَسِّ » حينما «سيق للإسطبل مأوى... الدواب»، كله من صنع خيال الشاعر، قــد لا يتعــدى الحرمــان النفسي، ولكن الشاعر صيَّره واقعا ملموسا ومعاناة جسمانية حقيقية لهذا "المتغابي".

يتجلى البعد النفسي كذلك في رمزية الفضاء الطباعي للقصائد، والمساحات البيضاء والسطور الشعرية، والنقاط المتتالية بعد بعض العبارات أو داخلها، وهي توحي بقلق الشاعر لحظة

الكتابة، حين تضيق به العبارة عن المعنى، فيلجأ إلى ترك فراغات للمتلقي كي يملاًها بما سكت الشاعر عن الإفصاح به.

ومن أمثلة خلخلة النص الدالة على قلق وحيرة الشاعر تشكيل الشاعر للفضاء الطباعي في كثير من قصائد الديوان مثل قصيدة المتغابي وقصيدة "شلل" التي قال فيها:

« قال: أنشط في عالم الشغل

كالآخرين.. فلم يستطع!

قال:...

قال:...

وقال:... فلم يستطع! >> [المتغابي، ص 17]

لقد أعاد الشاعر شبه الجملة (كالآخرين) إلى بداية السطر وهي تابعة من حيث المعيني إلى الجملة التي قبلها، وترك بينها وبين الجملة المعطوفة نقطتي حذف، وفَعَلَ نفس الشيء بعد الفعل (قال) دلالة على كلام محذوف، ما يوحي باتساع أفق التعبير وانفلات مجال وحدود الرؤى، وفي ذلك شعور بالتحرُّر النفسى من أي قيد تفرضه اللغة أو الواقع.

أما بالنسبة لتفكيك الأبيات في قصيدة المتغابي، وتوزيع السطور الشعرية في غيرها من القصائد، فيرمز إلى اضطراب الشاعر نفسيا، وإلى تشتت أفكاره وعدم إحساسه بالاستقرار، فجاء الفضاء الطباعي ممزقا مبعثرا، دون حاجة لذلك، كما في قصيدة" الطائر الأبكم":

« إنه الآن مهيض

ومريض

روحه الهوجاء

ترتج

وترغى

من حواليْهِ

لظي... أو زفرات

والعذاری من بنات الریش طارت کلها

للهجرة الخضراء...> [المتغابي، ص 09]

لو لم يكن الشاعر متأزِّما، قلقا، مشتت الذهن، بسبب المرض الذي أشار إليه في هامش القصيدة ألم يكن الشعرية كالآتي:

﴿ إِنهُ الآنَ مَهْيَضَ وَمُرْيَضٌ رُوحُهُ الْهُوجَاءُ تَرْتَجُّ وَتَرْغَي مَنْ حُوالَيْهِ لَظَىَّ أُو زَفْراتٍ والعذارى مِن بنات الريش طارت كلها للهجرة الخضراء »

وبالتالي يتكون لدينا فضاء طباعي آخر، متراص، متضام، تأخذ فيه الألفاظ مواضعها التركيبية في البنية اللغوية، وقد يمنحها هذا الفضاء بعدا آخر غير الذي توصلنا إليه في حالته المفككة في النص الأصلي.

وزع الشاعر قصيدة المتغابي توزيعا غير مطابق لإطارها التقليدي، الذي أشار إليه هو الآخر في هامش القصيدة، مشيرا بأنها من البحر المديد، وبدل أن يأتي الفضاء فيها عموديا، مكونا من الشَّطريْنِ :الصدر والعجز، إلا أن الشاعر شكَّلَها في هيكل مفكَّكِ مبعثر الألفاظ والسطور، مليء بنقاط الحذف، تعبيرا عن حالة نفسية ذاتية، وقد يتعدى البعد النفسي حدود ذات الشاعر إلى اللاشعور الجمعي، لأن النص يوحي بتفكك بنية المجتمع، كما يوحي بثورة المكبوت النفسي الناتج عن الرغبة في تدنيس المقدس.

<sup>1 –</sup> همَّش الشاعر لهذه القصيدة بقوله: « كنت مريضا حتى أنني لا أكاد أتكلم إلا بالإشارات في كثير من الأحيان؛ عندما كتبت هذه القصيدة » ينظر – عثمان لوصيف: المتغابي، ص10.

أما بالنسبة للبعد النفسي في التشكيل الرمزي للإيقاع، فيبرز في تكرار الشاعر لبعض العبارات والألفاظ، فهو يحاول نفسيا أن يفرغ في المكرَّرِ شحنةً نفسية غامرة، ويعتقد من حلال ذلك أنه يوحي للقارئ بدلالة ما؛ وبالتالي فهو يُعيدُ ما قال، لتأكيده وإصراره عليه، وربما لم يجد عبارة مناسبة تعْقُبُ ما قاله سابقا، فكرَّرَه كي يقطع لحظة الصمتِ بالتكرار، في انتظار ما تجود به القريحة، كقوله:

« قلت روحي تعانق روحك

لم تكترث

قلت...

قلت...

وقلت... فلم تكترث >> [المتغابي، ص 37]

أو الإلحاح في الطلب في قوله يسأل الله تعالى:

«كيف كوَّرْتني؟

كيف صوَّرْتني؟

كيف بوَّأْتَني سدةَ الشعر؟ » [المتغابي، ص 122]

إذا تأملنا إيقاع الوزن، أو المسافات الموسيقية في قصائد الديوان، وحدناها موزعة بين التفعيلات الآتية: "مفاعلتن" في قصيدة "هي النار"، و"فاعلاتن" في قصيدة "الحج"، و"مستفعلن" في قصيدة "بحرية"، و"فعولن" في قصيدة "مررت"، و"تفعيلات المديد" في قصيدة "المتغابي"، أما بقية القصائد وعددها عشرون، فجاءت على إيقاع تفعيلة المتدارك "فاعلن"، ما يوحي بحال نفسية متأثرة بنفس الوتيرة الإيقاعية، أو تدل على تعلق الشاعر بهذه المسافة الزمنية الصوتية، فاحتارها لتكون حرسا ترن مع إيقاعِه أفكارُهُ ومشاعِرُهُ.

### 12) البعد الجمالي

قد لا يعبر الرمز عن حالة نفسية أو تجربة شعورية فحسب، لأن «الرمز في الفنون له قيمة المتعة بغض النظر عن أهميته الاجتماعية الأخرى» أن فهو وسيلة إبداعية تعبيرية تؤدي وظيفة جمالية، لها من السحر والجذب تأثير كبير على المتلقى.

لا شك أن الشاعر المعاصر على دراية بأهمية التشكيل الرمزي الجمالية، ودورِها في إضفاء بُعْدٍ فنِّيٍّ على النصوص الإبداعية، لذلك تعتبر « الأبعاد الجمالية في النص، أيْ تلك المتولدة عن صوره ومجازاته وإيقاعه ورموزه وكيفيات ابتنائه لدلالاته... إلخ، بمثابة حلقة تنضاف إلى الكلام فتسهم في بلورة المعنى وإيضاحه وإيصاله »<sup>2</sup>، إضافة إلى ما يقدمه الفضاء الطباعي على مستوى الشكل الخارجي للنص من أبعاد فنية تضفي على معانيه جمالية تتحقق في التذوق والإمتاع.

يتجلى البعد الجمالي في حضور كثير من الرموز، ذات العمق التاريخي والتراثي والأسطوري، فهي تتوغل بالمتلقي في أعماق التاريخ والفن الأصيل المتجذر في ثقافته المعاصرة، فيشعر بالإثارة وهو يفكك تلك الرموز ويبحث في ثناياها عن دلالة جديدة ثاوية خلف دلالالتها السطحية، ومن أمثلة ذلك حضور الجاحظ والمعري وامرئ القيس في بعض قصائد ديوان المتغابي.

أما بالنسبة للبعد الجمالي للإيقاع فيتجلى في التكرار والقافية، رغم أن قصائد الديوان من الشعر الحر باستثناء قصيدة المتغابي إلا أن الشاعر ارتكز على تشاكل الأصوات في أغلب القصائد مثل النون الساكنة في قافية قصيدة "شلل":

« ما الذي يفعل العبقري
 إذا الليل جنْ
 غير أن يتلظى جوىً
 أو يجنْ !! » [المتغابي، ص 17]

2 – محمد لطفي اليوسفي: كتاب المتاهات والتلاشي في الشعر والنقد، ص68.

221

<sup>1 -</sup> جريدي المنصوري: النار في الشعر وطقوس الثقافة، ص45.

فقد ركز الشاعر الدلالة الرمزية للإيقاع في كلمات محددة هي: "جَنْ ، جَوَىً، يُجَـنْ "، فهي تحدِث رنينا يشبه الأنين والتضجر تعبيرا عن الألم.

ومن أمثلة البعد الجمالي لرمزية الأصوات في قصيدة "القيامة"، احتياره لحرف "القاف" وهو حرف يوحي بالقلق والاضطراب، لكنه أعطى القصيدة إيقاعا صوتيا جذابا، حاصة وأنه جاء ساكنا في نهاية كل سطر عبارة عن قافية للقصيدة، فتشاكلت أصواتها كالآتي:

« هذا الهزار الترقْ..

ينعتقْ..

يشق نفقْ..

يدلج نحو الفلقْ..

سوسناً وحبقْ..

وتزهو رؤى وطرق ..

صوفيِّك المحترقْ > [المتغابي، ص 18-19-20]

اعتمد الشاعر في إثراء البعد الجمالي على تكرار حرف النداء " يا" وبعض الألفاظ والعبارات مثل قوله في قصيدة "مرثية لبلادي":

« آه! يا امرأة

101

من أنت من..

آه! **من أت من**؟ [المتغابي، ص 25]

أما على مستوى الشكل الفضائي فقد ركز الشاعر على استعمال « تلك العلامات الترقيمية التي تدخل الشعر لا للدلالة على محذوف، كما الحال في الكتابة العادية، وإنحا لدلالات جمالية تختص، لا بالإيقاع وحده، وإنما تتدخل كذلك في تأدية مضمون لا لغة له، فيما

عرف بدلالات الصمت» أمن خلال ترك مسافات بيضاء بين السطور ونقاط الحذف في آخر الجمل، إيحاء بأن الصمت أبلغ من الإفصاح أحيانا، إضافة إلى ضغط العبارات أو تفكيكها، وتقطيع حسد النصوص دون داعٍ تركييًّ، تعبيرا عن مضامين لم تسعها الكلمات.

ومن دلالات البعد الجمالي اعتماد الشاعر على تفعيلة واحدة — تقريبا في عشرين قصيدة وهي تفعيلة المتدارك " فاعلن"، فاستمرارها كمسافة زمنية إيقاعية، وتتابع نفس النغمة يخلق لدى المتلقي انسجاما مع قصائد الديوان، حيث يكون عبارة عن قصيدة واحدة مجزأة إلى عدة قصائد عن عبارة عن قصيدة واحدة مجزأة إلى عدة قصائد عند الطباعية.

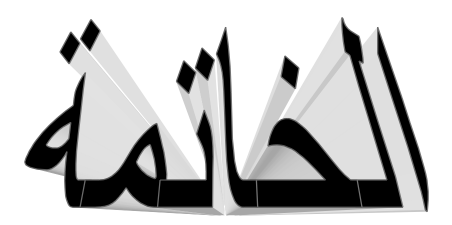
وفي ختام هذا الفصل يكون البحث قد انتهى إلى الكشف عن الأبعاد الدلالية للرموز التي تصوَّر الباحث أن ديوان المتغابي قد اشتمل عليها انطلاقا من الصيغ التعبيرية، ومما أوحى به الفضاء الطباعي للقصائد، وإيقاع أوزانها وأصواتها.

تتجلى الأبعاد الرمزية في ديوان المتغابي من حلال التشكيل الرمزي الذي صاغ فيه الشاعر تجربته الشعورية، فاستند إلى الإيحاء، ليعبر عن رؤاه ومواقفه علاقته بالآخر، ومن ثم حملت رموزه أبعادا احتماعية وثورية ووطنية وسياسية ورسالية واستشرافية، كان سببها تفاعل الشاعر مع محيطه، وأبعادا أحرى مرتبطة بالشاعر، مثل البعد الروحي والفلسفي والنفسي والوجداني والجمالي، أوحت بمواجسه وأحاسيسه وتصوراته لما يفترض أن يكون عليه الإنسان.

عبَّر عثمان لوصيف عن إنسان عصره من خلال ذاته في مواقف مختلفة، فنتج عن ذلك إبراز قيم ومبادئ وتصورات ورؤى ارتبطت بطموح الشاعر وبآماله ورفضه، فجاءت لغته مفعمة بالإيحاء والتلميح، بحسب مسافة التوتر بين الدال والمدلول في مسارات دلالية يفرضها السياق، فيتعدد المعنى باتساع درجة التجريد، لذلك تقاربت بعض الأبعاد الرمزية وتداخلت، حيث يوحي الرمز ضمن سياق واحد بعدة دلالات، كتداخل البعد الثوري بالوطني وبالسياسي والاجتماعي والرسالي في قصيدة "هي النار" و"مرثية لبلادي".

\_

<sup>1 -</sup> محمد فكري الجزار: الخطاب الشعري عند محمود درويش، إيتراك للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 2001، 321، ص69.



بعد تتبع حقيقة الرمز وجذوره الفلسفية في الفصل الأول، ومحاولة اكتشاف أنواع الرموز في ديوان المتغابي للشاعر الجزائري عثمان لوصيف في الفصل الثاني، ومواصلة الغوص في أعماق تلك الرموز لإبراز أبعادها الدلالية في الفصل الثالث، توصل البحث إلى تحقيق مجموعة من النتائج نورد أهمها في النقاط الآتية:

- 1- يرتبط البعد الرمزي بالغموض والتجريد، وانفتاح الدلالة على تعدد المعنى، سواء داخـــل السياق الواحد أو ضمن سياقات متعددة، ويتسم بالعمق كلما كانت درجة الغمــوض أكثر إيغالا في الرمزية.
- 2- يُعَدُّ الرمز وسيلةً للتمثيل في عدة ميادين مختلفة، غايتها إيجاد كينونة الأشياء، وتحسيد ما هو معنوي، والتعبير والتواصل بأساليب إيحائية متعددة الأشكال، لذلك اتصف الرمز بالعمومية، فهو يوجد في جميع الميادين المعرفية والاجتماعية والإبداعية.
  - 3- وحد الرمز طريقه في الشعر المعاصر انطلاقا من غموض الرؤى الإبداعية، باعتباره شكلا تعبيريا، يوافق ما في ذات الشاعر من قلق وحيرة، وحوفٍ من المستقبل، وغضب على الحاضر، وحنينا إلى الماضى، وغوصا في أعماق التاريخ بحثا عن الاستقرار النفسى.
- 4- يمثل الرمز في الإبداع الشعري المعاصر عنصرا جماليا فنيا، يخلق المتعة لدى المتلقي من خلال الغموض، فهو يدفع إلى استحضار مجموعة من القدرات، لاستكناه خباياه وتفجير دلالاته وملاحقة أبعاده، واكتشاف القيم والرؤى الكامنة خلف جدار الإيحاء الرمزي.
- 5- يتم الحضور الرمزي في الشعر عبر ثلاثة أنواع من الأشكال الرمزية في النص وهي: التشكيل اللفظي والفضائي والموسيقى، تتفرع عنها أنواع من الرموز الإبداعية، وتتولد عن هذه الرموز أبعاد دلالية، يفيض بها ما وراء تلك الأشكال من معان وقيم جمالية واجتماعية وروحية...الخ.
- 6- يستند الرمز في التركيب اللغوي إلى الكلمات، حين تخرج عن دلالاتها التي تتجلي في ظاهر القول، فتحمل أبعادا رمزية يستمدها القارئ من الأسطورة و التاريخ والطبيعة ومما

- يبتكره الشاعر من رموز خاصة، كما يوحي الفضاء الطباعي للنص والإيقاع والتكرار بدلالات رمزية متعلقة برؤى الشاعر وبحالته النفسية.
- 7- يعتبر ديوان المتغابي للشاعر الجزائري عثمان لوصيف أنموذجا متميزا في التشكل الرمزي، وفي أساليب حضوره من حيث أنواع الرموز، والقدرة على استغلالها فنيا، وفي انفتاح النص على مسارات دلالية ذات أبعاد متفاوتة.
- 8- يوحي عنوان الديوان "المتغابي" بأن الشاعر عثمان لوصيف سيمارس حضوره بطريقة غير مباشرة في قصائد الديوان، وأنه سيقول كلاما يقصد به غير ظاهر معناه، وأنه سيتخذ مع المتلقي أساليب التوائية في التبليغ؛ ولفظ "المتغابي" رمز يدفع القارئ إلى الاستعداد النفسي والفكري لما سيواجهه به الشاعر من غموض، وما سيشعر به من حيرة وهو يفكك تلك الرموز.
- 9- اشتمل غلاف ديوان "المتغابي" على عدة عناصر رمزية، منها: صورة الشاعر، والتواء الخط الذي كتبت به كلمة المتغابي، خاصة وأن الشاعر لم يضع صورته على الواجهة الأمامية للغلاف الخارجي في دواوينه الشعرية الأحرى، ما يوحي بأنه تعمّد أن يُرمِّز غلاف الديوان كي يكون عنصرا إضافيا دالا، لا فرق فيه بين الصورة والعنوان والنصوص الشعرية التي اشتمل عليها الديوان.
- 10- ركز الشاعر في التشكيل الرمزي اللغوي على مجموعة من الرموز دون غيرها، فقد حعل من ذاته رمزا يحاور من خلاله الواقع، وكثّف من الرموز الطبيعية التي هيمنت على أغلب قصائد الديوان، بينما جاء الرمز الصوفي والتاريخي والرمز الخاص متقاربا في الحضور؛ أما من حيث الامتلاء، فإن جميع الرموز التي وظفها الشاعر أدَّت الغرض من وجودها لِتمَوْضُعِها في سياقها المناسب.
- 11- لم يكن التشكيل الفضائي لنصوص "المتغابي" عبثيا أو اعتباطيا، لأن الشاعر عَمَدَ إلى ترميز الشكل الخارجي لبعض قصائد الديوان، من خلال مساحات البياض، ونقاط

- الحذف، وعلامات الترقيم، وكذلك تفكيك قصيدة المتغابي، وكتابتها في شكل قصيدة حُرَّة وهي قصيدة عمودية.
- 12- جاءت أغلب قصائد الديوان على إيقاع تفعيلة المتدارك في الشعر العربي "فاعلن"، وهي مسافة صوتية قصيرة، وتتابعها يحدث نوعا من الانسجام والارتباط، ووجودها في عشرين قصيدة من أصل خمس وعشرين قصيدة، يجعل من الديوان نصا واحدا، ويرمز ذلك إلى الحال النفسية للشاعر، ومحاولته التأثير على المتلقي بنغمة واحدة، إضافة إلى تكرار بعض العبارات.
- 13- أوغل الشاعر في الصوفية بارتكازه إلى عدة رموز صوفية توحي بالعلاقة الوطيدة بين الشاعر والوصفي والنبي، في الارتقاء والتلقي من الغيب، وفي رؤية ما لا يراه الآحرون، وقد بحث من خلال التصوف والنبوة عن الخلاص من الطين، والانفلات من أسره، و الانعتاق في الاتصال بالعالم العلوي، والتطهر والذوبان في الذات الإلهية، والتوحد بالكون والإشعاع في الكائنات...الخ
- 14- رجع الشاعر إلى الماضي، فاستدعى بعض الشخصيات الأدبية كالجاحظ وامرئ القيس وأبي العلاء المعري، ليطل من خلالها على الواقع، ويمارس باستحضارها الثورة، ويدعوها للعودة والانبعاث للتَّغْيِيرِ أو التَّأُسِّي بالماضي؛ وهي رموز أراد الشاعر أن يَعْبُـرَ بهـا إلى المستقبل المأمول هروبا من الواقع المفروض.
- 15- تم التركيز على الأبعاد التي غَصَّ بها الإيجاء الرمزي، لأن بعض الرموز اتخذت لها مسارات دلالية ضمن أبعاد متعددة، حيث يكون للرمز الواحد بُعْدٌ وطنيٌّ، وبُعدٌ ثوريٌّ، وبُعدٌ سياسيٌّ، وبعدٌ احتماعيُّ في آنٍ واحد، ما يجعل حضور هذا الرمز متعددا بتعدد الأبعاد الدلالية، والقيم التي يوحى بها.
- 16- أَكْثَرُ الأبعاد الرمزية حضورا في ديوان المتغابي البعد الاجتماعي والبعد الثوري، لأن أغلب الرموز التي لجأ إليها الشاعر، حملت في ثناياها دعوة أو رغبة أو عملا على تغيير

- الواقع الاجتماعي عن طريق الثورة على الذات وعلى الركود والتخلف والعادات البالية والتصورات القديمة التي تحد من تقدم وازدهار المجتمع فكريا واقتصاديا وسياسيا.
- 17- هناك رموز أخرى حملت أبعادا سياسة ورساليَّة ووطنية واستشرافية، تأمَّلَ الشاعرُ من خلالها حال وطنه، فحمَّلَ نفسه مسؤولية تخليصه من أحزان ومآسي الإرهاب والتخلف والجهل، ومن خلال رؤى الشاعر الإبداعية استشرف مستقبلا زاهرا للوطن عبر مجموعة من الرموز، منها: الفجر والنهار الجديد البعيد، وصحو السماء، وانقشاع الدخان.
- 18- انحصرت دلالة الرموز الصوفيَّة والدينيَّة في البعد الروحي، بينما احتزل الشاعر البُعد الوحداني من خلال رمز المرأة في أبعاد أخرى مثل البعد الوطني والروحي والفلسفي والإنساني، لأن الشاعر أحب في المرأة روحها وحيويتَها ونشاطَها وإحساسَها به، ورأى فيها الحياة والوطن والجمال الإلهي.
- 19- رسم الشاعر من خلال التشكيل الفضائي والموسيقي أبعادًا نفسية وجماليةً، كشف من خلالها عن دلالات مرتبطة بذاته لم يستطع التعبير عنها بالرموز اللغوية، فعبَّر عن قلقه واضطرابه وحريته وثورته وسكونه دون أن يرمز إلى ذلك بالكلمات.

و بهذا يكون الشاعر عثمان لوصيف قد حقق \_ عن قصد أو غير قصد \_ غايته من اللجوء إلى التشكيل الرمزي في ديوان المتغابي، من حيث تنوُّع الرموز وتعدُّد أبعادها الدلالية، بحسب درجة التجريد، وطبيعة الرمز وعمق التجربة.

# 

### قائمة المصادر

- 01- القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم.
- 02- لوصيف عثمان: المتغابي، دار هومه، الجزائر، 1999.

### قائمة المراجع العربية والمترجمة

- 03- إبراهيم عبد الله وآخرون: معرفة الآخر، ط2، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1996.
- 04- ابن عربي محيى الدين: اصطلاح الصوفية، تحقيق عبد الرحيم مارديني، دار المحبة، دمشق، 2002.
- 05 ابن منظور أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم: لسان العرب، مج06، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، 1997.
- 06- أحمد عبد الفتاح محمد: المنهج الأسطوري في تفسير الشعر الجاهلي، دار المناهل للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 1987.
  - 07- أدونيس أحمد على سعيد): مقدمة للشعر العربي، دار العوده، بيروت، 1979، ط03.
  - 08- إسماعيل عز الدين: التفسير النفسي للأدب، دار غريب للطباعة، القاهرة،1984، ط04.
    - 09- إسماعيل عز الدين: الشعر العربي المعاصر، المكتبة الأكاديمية، القاهرة، 1994، ط05.
- 10- إليوت توماس ساندرس وآخرون: الشعر بين نقاد ثلاثة، ترجمة: منح خوري، دار الثقافة، بيروت، د ت.
- 11- إيكو أمبرتو: التأويل بين السميائيات و التفكيكية، ترجمة سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، بيروت، 2004، ط02.
  - 12- بلعلى آمنة: أثر الرمز في بنية القصيدة العربية، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1995.
- 13- بنكراد سعيد: السيميائيات والتأويل (مدخل لسميائيات ش.س.بورس)، المركز الثقافي العربي،بيروت، 2005.
- 14- بوسقطه السعيد: الرمز الصوفي في الشعر العربي المعاصر، منشورات بونه للبحوث والدراسات، الجزائر، 2008.
  - 15- الجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر: البيان والتبيين ، دار الكتاب العلمية، بيروت، 2003، ط03.
- 16- الجزار محمد فكري: الخطاب الشعري عند محمود درويش، إيتراك للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 2001.
  - 17- حجازي محمد عبد الواحد: ظاهرة الغموض في الشعر الحديث، دار الوفاء، الاسكندرية، 2001.
    - 18- الخال يوسف: الحداثة في الشعر، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، د ت.

- 19 حرفي محمد الصالح: فضاء النص/ نص الفضاء، منشورات آرتيستيك، الجزائر، 2007، طـ02.
- 20 حشبه دريني: أساطير الحب والجمال عند اليونان، دار تنوير للطباعة، بيروت، 2009، ج10.
- 21 خليل إبراهيم: مدخل لدراسة الشعر العربي الحديث، دار الميسرة للطباعة والنشر،عمان،2007.
  - 22- داغر شربل: الشعرية العربية الحديثة تحليل نصى، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، 1988.
- 23- الدايه فايز: جماليات الأسلوب (الصورة الفنية في الأدب العربي)، دار الفكر المعاصر، بيروت، 1996.
- 24- دوران جيلبير: الخيال الرمزي، ترجمة على المصري، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، 1994، ط2.
  - 25- الراجحي عبده: التطبيق الصرفي، دار المسيرة، عمان، الأردن، 2008.
- 26- رايش ويلهلم وآخرون: الإنسان والحضارة والتحليل النفسي، ترجمة أنطون شاهين، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، 1975.
- 27- رضوان محمد: مملكة الجحيم (دراسة في الشعر العربي المعاصر)، منشورات إتحاد الكتاب العرب، 2001.
  - 28- رماني إبراهيم: الغموض في الشعر العربي الحديث، منشورات وزارة الثقافة، الجزائر،2007.
- 29- ريفاتير مايكل: دلائليات الشعر، ترجمة ودراسة محمد معتصم، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط، 1997.
- 30- ريكور بول: الوجود والزمان والسرد، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1999.
- 31- زايد علي عشري: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، القاهرة، 1997.
  - 32- زايد علي عشري: عن بناء القصيدة العربية الحديثة، مكتبة الآداب، القاهرة، 2008.
- 33- زراقط عبد المجيد: الحداثة في النقد الأدبي المعاصر، دار الحرف العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 1991.
- 34 الزمخشري أبو القاسم محمود بن عمر: الكشاف، ج01، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 2001، ط02.
  - 35- الزوبي ممدوح: معجم الصوفية، دار الجيل، بيروت، 2004.
- 36- زيعور على: التحليل النفسي للخرافة والمتخيل والرمز، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، 2008.
- 37- سارتر جان بول: <u>نظریة الانفعال</u>، ترجمة هاشم الحسیني، منشورات دار مکتبة الحیاة، بیروت، دت.

- 38- ستروك جون: البنيوية وما بعدها من ليفي شترتوس إلى ديريدا، ترجمة: محمد عصفور، عالم المعرفة، الكويت، 2006
  - 39- السعدني مصطفى: التصوير الفي في شعر محمود إسماعيل، منشأة المعارف، الاسكندريه،1987.
- 40- السعدي مصطفى: التغريب في الشعر العربي المعاصر، منشأة المعارف، الإسكندرية، مصر، 1988.
  - 41- سقال ديزيريه: الكتابة والخلق الفني، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1993.
- 42- شقروش شادية: سميائية الخطاب الشعري في ديوان مقام البوح للشاعر عبد الله العشي، عالم الكتب الحديث، أربد، الأردن، 2010.
- 43- صالح كامل فرحان: الشعر والدين (فاعلية الرمز الديني المقدس في الشعر العربي)، دار الحداثة، بيروت، 2006، ط2.
  - 44- صليبا جميل: المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت, 1978.
- 45- عباس إحسان: اتجاهات الشعر العربي المعاصر، سلسلة عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1978.
- 46- عبد الرحمن عبد الهادي: لعبة الترميز دراسة في الرمز واللغة والأسطورة، مؤسسة الانتشار العربي، بيروت، 2008.
  - 47- العبد محمد: العبارة والإشارة (دراسة في نظرية الاتصال)، مكتبة الآداب، القاهرة، 2007.
- 48- عصفور حابر: رؤى العالم عن تأسيس الحداثة العربية في الشعر، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2008.
- 49- علاق فاتح: مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005.
  - 50- عوده أمين يوسف: تأويل الشعر وفلسفته عند الصوفية، عالم الكتب الحديث، عَمّان، 2008.
    - 51- عيد رجاء: القول الشعري منظورات معاصرة، منشأة المعارف، الإسكندرية، 1995.
  - 52- عيد يوسف: المدارس الأدبية ومذاهبها القسم التطبيقي 2، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1994.
- 53- الفارسي سعيدة حاطر: على شفا حفرة (دراسة في الاغتراب الصوفي)، مركز الحضارة العربية، القاهرة، 2004
  - 54- فتوح أحمد محمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، دار المعارف، القاهرة، 1984، ط3.
- 55 فرويد سيقموند: محاضرات تمهيدية في التحليل النفسي، ترجمة أحمد عزت راجح، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، دت.
  - 56- فضل صلاح: أساليب الشعرية المعاصرة، دار الآداب، بيروت، 1995.
- 57- فضل صلاح: بلاغة الخطاب وعلم النص، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، 1996.

- 58- فضل صلاح: مناهج النقد المعاصر، دار أطلس للنشر، القاهرة، 2005.
- 59- فوكو ميشيل: الكلمات والأشياء، ترجمة مطاع الصفدي وآخرون، مركز الإنماء القومي، بيروت، 1990 المحلد01، الجزء01.
- 60- قاسم سيزا و أبوزيد نصر حامد: أنظمة العلامات في اللغة والأدب والثقافة مدخل إلى السميوطيقا، دار إلياس العصرية، القاهرة، 1986.
- 61- قاسم عدنان حسين: التصوير الشعري ( رؤية نقدية لبلاغتنا العربية)، الدار العربية للنشر، القاهرة، 2000.
- 62- كريسطيفا جوليا: علم النص، ترجمة فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء،1997، ط2.
- 63- كندي محمد علي: الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث، دار الكتاب الجديدة، بيروت، 2003.
- 64- لاكان حاك وآخرون: اللغة الخيالي والرمزي، ترجمة: مصطفى المسناوي، منشورات الاختلاف، الجزائر، 2005.
- 65- الماكري محمد: الشكل والخطاب مدخل لتحليل ظاهراتي، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1991.
- 66- مجموعة من المؤلفين: مدخل إلى مناهج النقد الأدبي، ترجمة: رضوان ظاظا، مراجعة: المنصف الشنوفي، (سلسلة عالم المعرفة)، الكويت،1997.
  - 67 مرتاض عبد الملك: نظرية النص الأدبي، دار هومه، الجزائر، 2007.
  - 68- مصطفاي موهوب: الرمزية عند البحتري، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1981.
  - 69 مفتاح محمد: دينامية النص (تنظير وإنحاز)، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1990، طـ02.
- 70- المقداد قاسم: هندسة المعنى في السرد الأسطوري الملحمي، دار السؤال للطباعة والنشر، دمشق، 1984
  - 71 الملائكه نازك: قضايا الشعر المعاصر، دار العلم للملايين، بيروت، 1981، ط-06.
  - 72 المنصوري حريدي: النار في الشعر وطقوس الثقافة، المركز الثقافي العربي، بيروت،2002
- 73- منقور عبد الجليل: علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001.
  - 74- الموسى خليل: الحداثة في حركة الشعر العربي المعاصر، مطبعة الجمهورية، دمشق،1991.
- 75- الموسى خليل: قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2000.
- 76- مؤنس كاظم: دراسات نقدية في جماليات لغة الخطاب البصري، عالم الكتب الحديث، عَمَّان، 2006.

- 77- ناصر محمد: الشعر الجزائري الحديث اتجاهاته وخصائصه الفنية، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1985.
- 78- ناصف مصطفى: اللغة والتفسير والتواصل، سلسلة عالم المعرفة، المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1995
  - 79- نبيل راغب: التفسير العلمي للأدب، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، مصر، 1998.
- 80- نبيل راغب: موسوعة النظريات الأدبية، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، مصر، 2003.
  - 81- نصر الله هاني: البروج الرمزية، جدارا للكتاب العالمي، عَمَّان، 2006.
- 82- نصر عاطف حودة: الخيال مفهوماته ووظائفه، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، مصر، 1977.
- 83- نصر عاطف جودة: الرمز الشعري عند الصوفية، المكتب المصري لتوزيع المطبوعات، القاهرة، 1998.
- 84- نصر عاطف جودة: النص الشعري ومشكلات التفسير، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، 1996.
  - 85- هلال محمد غنيمي: الموقف الأدبي، دار العودة، بيروت، 1977
- 86- هنيدي نزار بريك: في مهب الشعر مقالات ودراسات، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2003.
- 87- هووك صموئيل هنري: منعطف المخيلة البشرية، بحث في الأساطير، ترجمة: صبحي حديدي، دار الحوار، اللاذقية، سوريا، 2004، ط3.
- 88- وادي طه: جماليات القصيدة المعاصرة الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، القاهرة، 2000،
- 89-وليك رينيه و وآرن آوستن: <u>نظرية الأدب</u>، ترجمة محي الدين صبحي، الدار العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1987.
- 90- يوسف جمال حسني: صورة النار في الشعر المعاصر، دار العلم والإيمان للنشر والتوزيع، كفر الشيخ، مصر، 2009.
- 91- اليوسفي محمد لطفي: كتاب المتاهات والتلاشي في النقد والشعر، دار سراس للنشر، تونس، 1992.

### قائمة المراجع الأجنبية

<u>Dictionnaire Encyclopédique</u>, Emmanuel le Roy Ladurie -92 éditions Philippe Auzou, Paris 2005.

# الدوريات والمجلات

93- عالم الفكر، المجلد04، العدد 03، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، مارس .2007

94- عالم الفكر، المجلد27، العدد01، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، سبتمبر 1998.

95- علامات في النقد، المجلد 16، الجزء 61، النادي الأدبي الثقافي حده السعودية ماي 2007. 96- مجلة شعريات، ليبيا، العدد الأول، صيف2007.

# المواقع والمنتديات الإلكترونية

- 97- www.arkamani.org/vol-1/anthropology.htm
- 98- www.nizwa.com/articles.php?topic=2
- 99- www.arabiancreativity.com/othmans.htm
- 100- www.Maaber.org.indexa/al-dalil kaf.htm# joseph cambel
- 101- <a href="https://www.fnonarabia.com/vb/showthread.php?t=1022">www.fnonarabia.com/vb/showthread.php?t=1022</a>
- 102- www.ulum.nl2007



| Í  | مقدمة                                          |
|----|------------------------------------------------|
| 5  | الفصل الأول:الرمز مفهومه واتجاهاته ومستوياته   |
| 6  | أولا: مفهوم الــرمز                            |
| 7  | 01) المفهوم اللغوي                             |
| 10 | 02) المفهوم الاصطلاحي                          |
| 13 | 03) الحدود الفاصلة بين الرمز والإشارة والعلامة |
| 13 | أ) الفرق بين الرمز والإشارة                    |
| 15 | ب) الفرق بين الرمز والعلامة                    |
| 19 | ثانيا: الخلفية الفلسفية للرمز واتجاهاته        |
| 20 | 01) الاتجاه النفسي                             |
| 26 | 02) الاتجاه الوجودي                            |
| 30 | 03 )الاتجاه اللغوي                             |
| 32 | ثالثا: مستويات الرمز                           |
| 35 | 01) المستوى المعرفي                            |
| 36 | 02) المستوى الاجتماعي                          |
| 37 | أ)الرموز التواصلية                             |
| 38 | ب) الرموز التعبيرية                            |

| 39  | ج) الرموز الدينية الطقسية                           |
|-----|-----------------------------------------------------|
| 40  | 03) المستوى الإبداعي ( الشعري )                     |
| 42  | أ) ماهية الرمز الشعري                               |
| 44  | ب) خصائص التشكيل الرمزي وأنواعه                     |
| 72  | لفصل الثاني: أنواع التشكيل الرمزي في ديوان المتغابي |
| 73  | أولا: التشكيل اللغوي للرمز                          |
| 73  | 01) قراءة في العناوين                               |
| 77  | 02) التوشيحات والتضمين والهوامش                     |
| 81  | 02) الرمز الأسطوري                                  |
| 86  | 04 )الرمز التاريخي                                  |
| 95  | 05 ) الرمز الصوفي                                   |
| 104 | 06) الرمز الطبيعي                                   |
| 121 | 07 ) الرمز الخاص                                    |
| 129 | ثانيا: التشكيل الرمزي الفضائي                       |
| 129 | 01) قراءة في غلاف الديوان                           |
| 132 | 02) رمزية الفضاء الطباعي                            |
| 141 | ثالثا: رمزية التشكيل الموسيقي                       |
| 148 | لفصل الثالث: دلالات البعد الرمزي في ديوان المتغابي  |

| أولا: مفهوم البعد                        |
|------------------------------------------|
| ثانيا: الأبعاد الرمزية في ديوان المتغابي |
| 01) البعد الاجتماعي (01)                 |
| 02) البُعد الثَّوري (02)                 |
| 03) البعد الوطني                         |
| 04) البعد السياسي (04)                   |
| 05) البعد الرسالي                        |
| 06) البعد الاستشرافي                     |
| 07) البعد الإنساني                       |
| 08) البعد الرُّوحي                       |
| 09) البعد الفلسفي (09)                   |
| 10) البعد الوجداني                       |
| 11) البعد النفسي (11)                    |
| 12) البعد الجمالي                        |
| الخاتمة                                  |
| قائمة المصادر والمراجع                   |
| الفهرس                                   |



يتمحور مدار هذا البحث حول البعد الرمزي في ديوان ( المتغابي ) للشاعر الجزائري "عثمان لوصيف"، ونظرا للغموض الذي اتصف به مفهوم الرمز، حاولنا تتبعه في مستويات متعددة انطلاقا من المرجعيات التي تناولته بالدراسة؛ وهي التحليل النفسي والفلسفة والنقد الأدبي.

يعرف الرمز على أنه "شيء يمثل شيئا آخر"، حيث يتصف الرمز بالحسية (التجسيد)، والمرموز بالمعنوية (التجريد)؛ أي أن الرمز شكل يظهر معنى خفيا، ما يجعله عنصرا ديناميكيا يستعمل في عدة ميادين مختلفة: معرفية، واجتماعية، وإبداعية، فهو في التحليل النفسي تعبير عن رغبات وغرائز مكبوتة، أو تعبير عن مكبوتات اللاوعي الجمعي، وهو في الفلسفة تمثيل لوجود الأشياء حيث يمنحها كينونتها لدى الإنسان، وينظم علاقة هذا الأخير بما حوله من موجودات، كما يمثل أسلوبا في التواصل والتعبير عبر أشكال مختلفة في التداول اليومي، وهو في الإبداع طاقة إيحائية حيوية، تمنح الفنون قيمتها الجمالية والفكرية، واستعماله في هذه المجالات المختلفة جعله متصفا بالتعدد والغموض.

بالنظر إلى خصائص الرمز التي تميز بها، منذ تجربة الإنسان الأولى، في تفسير ظواهر الطبيعة، يصعب تحديد مفهوم يؤطر ماهية الرمز، لاختلاف منابعه ( مصادره ) وأشكاله ووظائفه والمجالات التي يستعمل فيها، ومع ذلك يمكن تبيين مفهومه من خلال مستوياته الوظيفية وهي: 10/ المستوى المعرفي \_ 02/ المستوى الاجتماعي \_ 03/ المستوى الإبداعي.

يؤدي الرمز في المستوى الأول (المعرفي) وظيفة نفعية، مثل الكتابة والرسم والصور والرموز الرياضية والكيماوية، وغالبا ما يُستغَل للاقتصاد في اللغة عبر قانون اصطلاحي، وفي المستوى الثاني يتشكل الرمز ليؤدي وظائف تواصلية وتعبيرية في الممارسات الروحية والاجتماعية اليومية؛ أما في المستوى الثالث (الإبداعي) فيؤدي وظيفة فنية إمتاعية (جمالية)، ويتميز في الشعر بدرجة من التجريد، يتحول فيها إلى دال له عدة مداليل، ويتنوع حضوره في النص الأدبي عبر أشكال رمزية مختلفة، ما يساعد على إثراء تجربة الشاعر الإبداعية.

يتمظهر الرمز داخل النص الشعري عبر ثلاثة أنواع من التشكيل:

01/ من حلال ألفاظ اللغة المكتوبة (الكلمات)، وتندرج ضمنها الرموز الأسطورية والصوفية والتاريخية والطبيعية، والرموز الخاصة التي يستحضرها الشاعر ويرتديها أقنعة، يتخفى حلفها، للتعبير عن موقف رافض للواقع، أو يتطلع من خلالها إلى ربط التجربة الشخصية بالتجربة الإنسانية عامة.

02/ من خلال الفضاء الطباعي، ويندرج ضمنه مساحات البياض والسواد في الصفحات، وعلامات الترقيم، والمساحات البيضاء المعبرة عن الصمت، وأنواع الخطوط والرسوم والصور، فكل علامة تحيل إلى ذاتما ويكون مدلولها متعددا تتحول في النص إلى رمز.

03/ من خلال التشكيل الموسيقي المتمثل في الإيقاع والتكرار، حيث تمنح الأصوات في الكلمات \_ بتشاكلها أو تباينها \_ دلالات نفسية موحية، كما تشكل المسافات الإيقاعية للتفعيلات ( الوزن )، وطول وقصر الجمل الشعرية، وتكرار بعض الألفاظ والعبارات في النص الواحد أو في عدة نصوص مصدرا إيحائيا هاما، يضيف إلى الدلالات اللغوية دلالات متنوعة.

وقد تم الكشف، من خلال هذا البحث، عن أنواع الرموز التي وظفها الشاعر عثمان لوصيف في التشكيلات الرمزية السابقة (اللغة والفضاء والإيقاع)، كما تم تحليل الرموز وإبراز المسارات الدلالية وفق ما اصطلح عليه بالأبعاد الرمزية، وذلك بإعادة القراءة والتأويل السيميائي للرموز، فتوصلنا إلى اكتشاف شبكة من العلاقات الرمزية التي تجتمع في أبعاد رمزية، منها التاريخي والثوري والوطني والقومي والإنساني والروحي.

وخلاصة القول: يعتبر الرمز وسيلة تعبيرية إيحائية، تجريدية، فنية، يشكلها الشاعر من أدوات متعددة، ليعبر بها عن حالات نفسية غامضة، ولذلك فالرمز ليس هروبا من المباشرة إلى الغموض، بقدر ما هو تعبير عن الصراع الداخلي في ذات الشاعر، ولا يؤدي وظيفته الإيحائية إلا بكسر حواجز خطينة العلاقات المنطقية بين اللغة الشعرية والمتلقي، ويفترض فيه أن يكون على اطلاع واسع بثقافات الأمم المختلفة، وأن يمتلك القدرة على التأويل، حتى يتوصل إلى الدلالات الممكنة التي يوحي بها النص.

### Résumé

Notre recherche s'est articulée autour de « la dimension symbolique inhérente au recueil poétique EL MOUTAGHABI de Athman Loucif », poète algérien, intitulé ayant pour ancrage l'analyse psychanalytique, philosophique et critique littéraire.

Considérant le symbole comme « un objet représentant un autre objet »,le réfèrent doté d'un pouvoir de signifiance implicite s'institue alors en élément dynamique recouvrant un éventail de domaines : cognitif, sociologique et créatif.

En psychanalytique' le symbole renvoie aux désirs et instincts refoulés et à ceux de l'inconscient collectif.

En philosophie, il représente des objets existants pour l'homme et organise sa relation duelle dans un style communicationnel à travers des attitudes comportementales mues par une synergie positive revêtant les arts d'une valeur esthétique et culturelle, ce qui lui confère en effet, multiplicité et confusion.

Au regard des caractéristiques spécifiques du symbole, depuis l'expérience première de l'homme dans l'interprétation des phénomènes naturels, il paraît difficile de cerner le concept de symbole selon les diverses utilisations. Cependant, il est aisé, au plan fonctionnelle préciser le symbole au niveau cognitif, sociologique et créatif.

Au plan cognitif, le symbole est doté d'une fonction utilitaire,

Au plan sociologique.sa fonction est communicationnelle, Au plan créatif, sa fonction est esthétique.

En poésie, le symbole se manifeste sous 3 formes :

a -En langue, les termes sont floués pour remettre en cause le Réel où l'expérience individuelle s'inscrit dans l'expérience globale de l'humanité,

b- En mode impressif, les manières expressives sont plurielles c-En musicalité, la courbe mélodique est accentuée de cadences signifiantes.

Notre recherche a mis en lumière les différentes utilisations symboliques opérées par le poète Athman LOUCIF ainsi que l'analyse sémiologique contribuant à une interprétation sémantique du texte poétique.

En somme, le symbole s'affiche comme outil d'expression plurielle, non comme un évitement du Réel. Il assure la signifiance et garantit le plaisir du texte dans une esthétique de la réception.